VOLUME 06

ALEXSANDRO RODRIGUES
MATEUS SCHIMITH BATISTA
(org.)

Corpo, género,
sexualidades e suas
interseccoes

Producao de subjetividades diante do impensado

H ebures



Esta obra foi selecionada para integrar a
“Colecdo Pesquisa Ufes II”, a partir de Chamada Publica feita
pela Pré-Reitoria de Pesquisa e Pés-Graduacio (PRPPG)
da Universidade Federal do Espirito Santo (Ufes) aos
programas de pds-graduacio da universidade.

A selecio teve por base pareceres que consideraram

critérios de inovacio, relevancia e impacto.

O financiamento da Colecio foi viabilizado por meio
do Programa de Apoio a P6s-Graduagio (Proap) da
Coordenacio de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel
Superior (Capes) e de recursos do Tesouro Nacional.



= Sy

i ™

Universidade Federal
do Espirito Santo

H

EDUFES

Reitor
Eustaquio Vinicius Ribeiro de Castro

Vice-reitora
Sonia Lopes Victor

Chefe de Gabinete
Ana Paula Santana de Vasconcellos Bittencourt

Diretor da Edufes
Wilberth Salgueiro

Conselho Editorial

EDITORA . . . . - -
Ananias Francisco Dias Junior, Fitima Maria Silva,

Gleice Pereira, José André Lourenco, Margarete

Editora Universitaria - Edufes Sacht Gées, Othon Souto Campos, Paulo Rogerio

Filiada a Associacdo Brasileira
das Editoras Universitarias (Abeu)

Av. Fernando Ferrari, 514
Campus de Goiabeiras
Vitéria — ES - Brasil
CEP 29075-910

+55 (27) 4009-7852
edufes@ufes.br

www.edufes.ufes.br

Garcez de Moura, Rodrigo de Alvarenga Rosa,
Rogério Borges de Oliveira, Rosana Suemi
Tokumaru, Sandra Soares Della Fonte, Sergio
Lins de Azevedo Vaz, Telma Elita Juliano Valente

Secretaria do Conselho Editorial
Douglas Salomao

Administrativo
Josias Bravim, Washington Romao dos Santos

Secdo de Edicdo e Revisdo de Textos
Fernanda Scopel, George Vianna,
Jussara Rodrigues, Roberta Estefania Soares

Secido de Design
Juliana Braga, Samira Bolonha Gomes

Secdo de Livraria e Comercializacio
Adriani Raimondi, Ana Paula Rubim,
Dominique Piazzarollo, Marcos de Alarcio,
Maria Augusta Postinghel

Producio Cultural
Déborah Pinto Corréa


http://www.edufes.ufes.br

Este trabalho atende as determinag¢des do Repositério Institucional do Sistema

@ ®®@ Integrado de Bibliotecas da Ufes e est4 licenciado sob a Licenca Creative Commons
BY _NC_ND

Atribui¢io-NaoComercial-SemDerivacdes 4.0 Internacional.

Para ver uma cépia desta licenca, visite http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Projeto grifico
Willi Piske Junior
Samira Bolonha Gomes

Revisio de texto, diagramacio e capa
Als Comunicacio e Estratégia

Imagem da obtida em https://canva.com

Supervisao
Edufes

/ Dados Internacionais de Catalogacio na Publicacio (CIP) \
(Editora Universitaria — Edufes, ES, Brasil)

C787 Corpo, género, sexualidades e suas intersec¢des: producao de
subjetividades diante do impensado [recurso eletronico] /
Alexsandro Rodrigues e Mateus Schimith Batista (org.) Dados
eletrénicos. — Vitéria, ES : Edufes, 2026.
380 p. : il. ; PDF 4.978 kB - (Colecio Pesquisa Ufes II; 6)

Inclui bibliografia.
ISBN: 978-85-7772-656-1

Modo de Acesso: https://repositorio.ufes.br/handle/10/774

1. Género. 2. Sexualidade. 3. Educacio inclusiva. 4.
Interseccionalidade. I. Rodrigues, Alexsandro. II. Batista, Mateus
Schimith. III. Série.

CDU:159.9

\ Elaborado por Ana Paula de Souza Rubim — CRB-6 ES 998-O /

Esta obra foi composta com
a familia tipografica Crimson Text.


https://canva.com
https://repositorio.ufes.br/handle/10/774

E a dinamica das relacoes
sociais imbricadas criou
as mulheres: uma analise
materialista, imbricacionista
e decolonial do sexo’

Jules Falquet®

1 Este texto foi publicado inicialmente em francés: Et la Dynamique des rapports
sociaux imbriques créales femmes: une analyse matérialiste, imbricationnisteetdécolo-
niale du sexe LEMARCHAND, Patricia; SALLE, Muriel (dir.). Qu'est-ce qu'une
femme? Paris: Matériologiques, p. 107-130, 2023). Para esta publicac¢do, com a
superviso e aprovacio de Jules Falquet, o texto foi traduzido por Jessica Tatiane
Felizardo, poeta, artista plastica, graduada em Psicologia pela Universidade Fede-
ral de Sio Jodo del-Rei (UFS]J), com formagcdo clinica em esquizoanélise pela
Escola Nomade e mestrado em Psicologia Institucional pela Universidade Fede-
ral do Espirito Santo (Ufes), onde atualmente desenvolve o doutorado. Ela tam-
bém ¢é integrante do Grupo de Estudos em Sexualidades (GEPSs) e teve Jules
Falquet como supervisora no Programa de Doutorado-sanduiche no Exterior,
estdgio sanduiche em 2024, em Paris (Franc¢a). Em referéncia ao titulo, parte
de uma alusdo ao nome do filme de Bardot, Et Dieu créa la femme (E Deus criou
a mulher). O sexo pensado enquanto “classe social”, conforme pontuam os estu-
dos na corrente feminista materialista (Nota da tradutora).

2 Jules Falquet é professora de Filosofia na Universidade Paris 8 St. Denis, onde

leciona epistemologias feministas, 1ésbicas, minoritarias e decoloniais sob uma

22



Em resposta a pergunta “o que é uma mulher?”, respondo sem hesitar,
junto a Monique Wittig, que “A Mulher” é um mito e que s existem
mulheres concretas, histdricas e diversas. Com as feministas e 1ésbi-
cas-sapatonas, Negras*, entre outras, acrescento que cada uma des-
sas mulheres ocupa uma posicio bem definida nos sistemas de raca
e classe vigentes no contexto histérico-geografico em que vivem.
A posicdo de cada mulher nesses outros dois sistemas e em outros,
mesmo que os sistemas de sexo, raca e classe me parecam ter uma
relevancia estrutural especial, é igualmente crucial para compreen-
der tanto sua existéncia quanto sua posi¢ao como mulher.

Finalmente, com as feministas e lésbicas chicanas, eu respondo
ainda que o “sujeito” mulher é muito mais complexo do que a concep-
¢do dominante ocidental, burguesa e masculina sugere. Com efeito,
o modelo de sujeito que a define como auténoma, unificada e sobe-
rana nio reflete a realidade de muitas pessoas feminilizadas, raciali-
zadas e pertencentes as classes populares, por exemplo.

Antes de desenvolver essa tripla reflexio, é fundamental des-
construir o discurso naturalista profundamente ancorado no pensa-
mento ocidental contemporaneo, o qual assume a existéncia de duas

e apenas duas categorias bioldgicas de sexo na espécie humana, chamadas

perspectiva materialista e de imbricacdo das relacdes sociais. E autora de obras
como Imbrication. Femmes, race et classe dans les mouvements sociaux (Imbricacdo.
Mulheres, raca e classe nos movimentos sociais, Le Croquant, Paris, 2020, também
disponivel em espanhol) e Pax Neoliberalia. Perspectives féministes sur (la réorga-
nisation de) la violence (Pax Neoliberalia. Perspectivas feministas sobre (a reorgani-
za¢do da) violéncia, Editions iXe, Paris, 2016, também disponivel em espanhol
e portugués).

3 Titulo do coléquio: Género, diversidade e interseccionalidade: Repensando as
identidades e opressdes no mundo contempordneo, realizado em Nantes, nos dias 20
de novembro e 1° de dezembro de 2022, que resultou na redacdo deste artigo.
4 De acordo com o uso dessas feministas Negras, utilizo a letra maitscula, em
diferentes casos, para reafirmar a dignidade das pessoas designadas por termos

historicamente empregados de forma pejorativa.

23



fémeas e machos. De fato, como o demonstrou brilhantemente a fil6-
sofa Cynthia Kraus (2000), apds extensivos estudos com profissionais
de biologia com especializacdo em drosdfilas®, a binaridade “biolégica”
fémeas/machos ¢, na verdade, uma pura projecdo ideoldgica sobre
uma infinita variedade de corpos. Se observamos as caracteristicas
sexuais secunddrias (geralmente, as inicas perceptiveis em intera-
¢oes sociais), a morfologia dos 6rgios genitais, os érgios reprodu-
tivos, o sexo gonadico®, os hormoénios e os cromossomos, e do peso
que damos a cada uma dessas caracteristicas para definir o sexo bio-
légico, ndo conseguimos encontrar dois grupos claramente distin-
tos. Em vez disso, observa-se uma “nuvem de pontos” que desafia
qualquer tentativa de bicategorizacio clara. Além disso, as variacdes
dentro de um mesmo grupo podem ser significativamente maiores
do que as diferencas entre os grupos. Em resumo, embora os corpos
possuam uma realidade e uma materialidade inegéveis, a biologia e
a “Natureza”, estes estdo longe de serem bindrios.

No entanto, nés poderiamos argumentar, parafraseando a socié-
loga Colette Guillaumin em relagdo 2 “raca” (1992 [1981a]): “Eu sei
bem [que isso ndo é natural], mas, mesmo assim [‘os’ distingo a pri-
meira vista, e isso’ opera diariamente na vida das pessoas]”. De tal
forma, dado que ndo podemos nos basear na biologia para identifi-

car dois sexos distintos e, a partir disso, derivar dois géneros como

5 O termo “drosoéfila” remete as moscas-de-frutas frequentemente utilizadas
como modelo em estudos genéticos e bioldgicos. A autora explora a ideia de
que a ciéncia ndo demonstra, de forma rigida, a existéncia de apenas dois sexos.
Seu trabalho em laboratérios especializados com moscas-de-frutas investiga as
dinamicas do cotidiano cientifico desde a manipula¢do dos organismos até as
interpretacoes dos dados. Isso posto, ela adota uma abordagem etioldgica, que
examina como o conhecimento é produzido e quais elementos estdo envolvi-
dos nesse processo (Nota da tradutora)

6 O sexo gonddico se refere ao sexo de um organismo definido pela presenca de
gonadas especificas (testiculos, associados ao sexo masculino, ou ovirios, liga-
dos ao sexo feminino) (Nota da tradutora).

24



erroneamente sugerem os discursos estruturados em torno do sis-
tema “sexo-género”’, torna-se necessirio encontrar outras formas de
explicar o que sdo as mulheres (e os homens).

Em sintese, neste texto, proponho apresentar trés correntes de
andlise feminista que tém tentado definir e entender as mulheres e
os homens em toda a sua diversidade e complexidade histdrica, cul-
tural e social. Primeiramente, abordarei como o feminismo mate-
rialista francéfono propos uma desnaturalizagdo radical dos sexos,
mostrando o que é “mulher”, e quem nio é “homem”. Em seguida,
explorarei as analises feministas Negras, que foram as primeiras a
destacar a existéncia simultinea de multiplos sistemas de opressio
imbricados ou interseccionais, os quais produzem uma diversidade
de mulheres. Finalmente, examinarei como as feministas chicanas
e decoloniais estiveram na vanguarda de uma critica profunda ao
modelo dominante do sujeito-mulher, sendo esse um modelo her-
dado diretamente da matriz moderno-colonial, e heteropatriarcal e

capitalista, do qual adoecemos desde 1492.

As mulheres nio sio naturais: as feministas
materialistas francéfonas

J4 no ano de 1949, Simone de Beauvoir formulou a famosa afirma-
¢do de que “nio se nasce mulher”, argumentando que o processo
de se tornar mulher nio ¢, de forma alguma, determinado por uma
fatalidade biolégica. Todavia, sua afirma¢io provocou um grande
escandalo e, somente ap6s mais de 20 anos, com o impulso de um
movimento coletivo, “a raiva das oprimidas” (Guillaumin,1981b)

conseguiu novamente questionar de frente, de novo, a pesadissima

7 Também criticada com razio, mas de forma mais tardia, por Judith Butler a
partir de 1990.

25



ideologia naturalista e biologicista que marcou o pensamento oci-
dental desde o século XIX.

Guillaumin, Delphy, Mathieu: a sociologia contra o
naturalismo

Foi trabalhando sobre ideologia racista, que a socidloga francesa
Colette Guillaumin (2002 [1972]) chegou a ser a primeira a reverter
a andlise naturalista da opressdo®. De fato, ela analisa os mecanismos
de alterizagdo, dito de outra forma, a designagdo e a fabricagdo de outros-
-diferentes, como sendo a base da opressio. Ela desmonta o que, até
entdo, era considerado uma evidéncia indiscutivel: a crenca de que
o racismo nasceria em base a tracos fisicos, psiquicos ou culturais de
um grupo previamente existente, considerado desagradavel ou pro-
blemético por outro grupo ji constituido. Ao contririo, Guillaumin
demonstra que um grupo se constitui como um grupo dominante
ao serem atribuidos meios de nomear e construir um grupo como
“Outro”. Em verdade, é a opressdo que cria simultaneamente os dife-
rentes grupos, fazendo aparecer, como naturais, intrinsecas e especi-
ficas, certas caracteristicas atribuidas pelo grupo opressor ao grupo
oprimido (por meio de um processo de marca¢do, muitas vezes fisica
e, as vezes, inscrita diretamente no corpo), enquanto o grupo opres-
SOT se apresenta como neutro, normal e universal (]UTEAU, 2020).

Durante esse periodo, que foi de hegemonia do marxismo,
a originalidade de Colette Guillaumin consistiu em pensar a raca
como uma pratica de alterizagio, a qual, segundo ela, se aplica tanto
as(aos) proletariadas(os), as(aos) alienadas(os), aos homossexuais
ou as mulheres (Guillaumin, 2002 [1972]; Juteau, 2020). Na mesma

8 Em sua tese de doutorado, defendida em 1969, intitulada Um aspecto da alte-
ridade social, a ideologia racista, publicada em 1972 sob o titulo L’idéologie raciste.
Genése et langage actuel (GUILLAUMIN, 2002 [1972]).

26



época, outra socidloga, Christine Delphy, publicou um artigo que se
tornaria uma referéncia: O Inimigo Principal’. Nesse texto, a autora
argumenta que as mulheres nio constituem um simples conjunto defi-
nido pela condicio de seres fémeas, mas, sim, uma classe com inte-
resses comuns. Essa classe é composta por pessoas que a sociedade
obriga a ceder sua forca de trabalho de forma integral e ininterrupta,
em troca de sustento material, principalmente por meio da institui-
¢do do casamento, dentro do que ela denomina de “modo de produ-
cio doméstico” (DELPHY, 1970).

Naquele mesmo ano, a sociéloga e antropéloga Nicole-Claude
Mathieu' propés a primeira defini¢do propriamente sociolégica das
categorias de sexo, em uma comunica¢io apresentada no VII Con-
gresso Mundial de Sociologia, a qual logo foi publicada na revista
Epistémologie Sociologique, no ano seguinte (MATHIEU, 2013 [1971]).
Nessa comunicacio, ela faz um paralelo entre trés varidveis ou cate-
gorias frequentemente empregadas na Sociologia, mas tratadas com
um rigor cientifico muito desigual. Ela observa que a “classe/categoria
socioprofissional” é hoje plenamente reconhecida como uma variével
socioldgica, pois um conjunto de lutas sociais permitiu desnaturali-
za-la. A idade, embora continue sendo associada a uma nocio biol4-
gica, vem sendo tratada com um crescente rigor sociolégico, a medida
que a “terceira idade” e a “juventude” comecam a levantar uma série
de problemas sociais. Ja o sexo continua extremamente naturalizado,
apesar de o (re)aparecimento do movimento das mulheres desde os
anos 1960 oferecer a Nicole-Claude Mathieu (2013) a esperanca de

9 Esse texto encontra-se disponivel na versdo em portugués no seguinte link:
https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2310/2057 (Nota da

tradutora).

10 Entre 1969 e 1972, ela participou, junto com Colette Guillaumin e a socié6-
loga e historiadora Colette Capitan, do grupo informal denominado “Labora-

tério de Sociologia da Domina¢io” no CNRS.

27


https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2310/2057

que essa categoria também seja cada vez mais politizada e, portanto,
abordada de maneira sociolédgica/cientifica.

Dito isso, Nicole-Claude Mathieu sustenta que, uma vez que se
tenha reconhecido o sexo como um fato sociolégico, nio é suficiente
“adicionar” as mulheres como uma subcategoria ou variacdo do que é
descrito para os homens, tidos como a “normalidade universal”. Pelo
contrario, é necessdrio recolocar os homens no mesmo nivel que as
mulheres, “especificando-os” também como outra expressdo particu-
lar da experiéncia humana. Entretanto, cuidado! E importante res-
saltar que, ao contrario do que afirma o discurso da Natureza, que
defende a existéncia de uma simples binaridade “natural”, comple-
mentar e simétrica, as duas categorias sociais, de mulheres e homens,
nio sio simétricas. Longe disso, elas sio criadas a partir de relacoes
de poder, o qual se nomeia de relacdes sociais de sexo', que sio rela-
¢oes sociais estruturais dialéticas e antagonicas. Assim como a bur-
guesia s6 existe em rela¢do ao proletariado, mulheres e homens sé

existem e tem sentido relativamente uns com 0s outros:

[...] j4 que em nossas sociedades as duas categorias de sexo abran-
gem a totalidade do campo social, parece l6gico que toda especi-
ficidade de uma sé possa ser definida em relacio a especificidade
da outra, e que uma como a outra nio possam ser estudadas iso-
ladamente, a0 menos sem que antes tenham sido plenamente
conceituadas como elementos de um mesmo sistema estrutural'?
(MATHIEU, 2013 [1971], p. 36-37).

11 Relagdes de sexo, e ndo entre os sexos, pois sdo essas proprias relacdes que
criam os sexos, e nio sio relagdes que surgem magicamente entre dois grupos
naturais que ja existiriam previamente.

12 Os italicos sio de Mathieu. Em 1970, nas sociedades ocidentais, a questdo
trans era pouco visivel tanto em termos numéricos quanto politicos. Em 1985,
Mathieu destacou o carater profundamente naturalista (mas também arbitrério
e contingente) das conceitualizacdes ocidentais dominantes sobre sexo, género

e sexualidade. Quanto & multiplicacdo de corpos e teorizacGes trans nos tltimos

28



Pensar a relacio social que cria o sexo: a teoria
da sexagem

A reflexdo continua a amadurecer, impulsionada pela forca do movi-
mento das mulheres, que ganha destaque ao longo da década. Porém,
é com a criacio da revista Questions féministes, que reiine pensado-
ras como Mathieu, Delphy e Guillaumin, sob a lideranca simbdélica
de Simone de Beauvoir, que o debate atinge uma nova relevancia.

De fato, no segundo ntimero da revista, Guillaumin (1992) pro-
pde um novo conceito: as “relacdes de sexagem”. Esse conceito é defi-
nido por ela como umas das relacdes de “apropriacio fisica, tanto
coletiva quanto privada, da pessoa em sua totalidade, vista como um
“corpo-méquina-forca-de-trabalho™. Essa apropriacio das mulheres
como classe de sexo pelos homens segue, segundo Guillaumin, uma
légica semelhante a do servilismo da Europa medieval e & da escra-
vidio nas planta¢des das coldnias caribenhas e americanas do século
XVIII (GUILLAUMIN, 1992 [1978]).

Algumas pessoas, ao lerem Colette Guillaumin com uma visio
muito superficial da histéria da escraviddo, tentaram ver no seu traba-
lho uma analogia (perigosa, distorcida ou completamente equivocada)
entre o sofrimento das mulheres e das pessoas colocadas em estado de
escravidio, ou ainda entre mulheres e pessoas Negras, como foi repe-

tidamente feito pelo feminismo branco e burgués nos Estados Unidos

anos, embora fascinantes (especialmente as abordagens afrotrans (DANJE, 2021;
GABRIEL, 2021)), essa questdo ultrapassa amplamente o escopo deste artigo.
Todavia, veremos mais adiante que as perspectivas decoloniais ressaltam a espe-
cificidade da compreensio ocidental contemporanea (moderna-colonial) sobre
sexo, género e sexualidade.

13 Posteriormente, Guillaumin (2016 [1993]) analisou de forma implacével
como os corpos das mulheres (assim como os dos homens, embora estes gozem
de maior liberdade) sio socialmente construidos — alimentados, vestidos, exer-
citados e disciplinados — influenciando sua corpuléncia, motricidade, mobili-

dade e, evidentemente, sua estética.

29



nos séculos XIX e XX. Essa interpreta¢io impde uma leitura mora-
lizante, bem distante da intencdo de Guillaumin. Diane Lamoureux
(2020) argumenta que Guillaumin estabelece uma homologia entre
sexo e raca. No entanto, acredito pessoalmente que Guillaumin ofe-
rece uma contribuicio mais rica ao permitir pensar a légica e a dind-
mica das relacdes sociais de sexo de maneira historicizada, no contexto
da instalacdo do modo de producio capitalista. Esse processo comeca
com a lenta transformacio do servilismo europeu e se estende com
a escraviddo nas planta¢des coloniais (FALQUET, 2015; ABREU,
FALQUET, FOUGEYROLLAS & NOUS, 2020; FALQUET, 2020).
Em 1978, Guillaumin deixa claro que é uma relacio social estru-
tural, que ela denomina de “sexagem”, a responsével pela criacdo do
sexo ou, se preferirmos, das categorias de “mulheres” e “homens”.
Vale ressaltar que a “sexagem” nio se refere a organizagio cultural de
relacdes interindividuais entre fémeas e machos, que seriam “sem-
pre ja existentes” na Natureza. Trata-se, na verdade, de “uma relacio
geral de classe em que o conjunto de uma [classe] estd a disposi¢do da
outra”. E essa relagio social que d4 origem ao que Guillaumin chama
de “classe de sexo de mulheres” e “homens” (1992 [1978]).
Guillaumin insiste no fato de que as relacdes de sexagem mol-
dam completamente a individualidade fisica, tanto a mente quanto
o corpo da pessoa, enquanto o senso comum reduz a apropria¢do das
mulheres pelos homens a pulsdes libidinosas ou a uma vontade de
controlar seu utero. A sociéloga afirma que esse corpo moldado pela
apropriacio ndo é criado prioritariamente como sexual, ou mesmo
principalmente como procriativo, mas de forma mais global como
“corpo-maquina-for¢a-de-trabalho”, cuja delicadeza e precisdo dos
movimentos, a paciéncia, mas também a capacidade de suportar esfor-
cos fisicos ou mentais prolongados realizando tarefas repetitivas,
exaustivas, ou sujas dentro das casas, nos campos ou nas fabricas,
sdo tdo essenciais, mas frequentemente menos valorizadas do que a

silhueta curvilinea.

30



Monique Wittig: as 1ésbicas-sapatonas nao
sao mulheres

Foi de novo na revista Questions Féministes, em 1980, que foram publi-
cados dois artigos'destinados a passar a posteridade, intitulados: La
pensée straight (O pensamento straight) e On ne nait pas Femme (Ndo se
nasce mulher)”*, de Monique Wittig. Profundamente inspirada na
reflexdo de Collete Guillaumin acerca dos processos de alteriza¢io
e sua andlise mais concreta das relacdes de sexagem, Monique Wit-
tig analisa, com um novo olhar, a categoria “mulher” nesses ensaios.

Para Monique Wittig, essa categoria, sistematicamente apresen-
tada como natural dentro das sociedades ocidentais contemporaneas,
ndo é nada mais que um mito. Em nome de “A Mulher”, essas socie-
dades moldam e “contrafazem” literalmente as mulheres, destinan-

do-as a reproducio social e, para isso, 4 sexual'®, Para esse fim, elas

14 Esse material se encontra na obra com tradu¢io em portugués intitulada: O
pensamento Hétero, traduzida por Maira Mendes Galvio, no ano de 2022, pela
editora Auténtica de Belo Horizonte, MG. Sobre essa traducio para o portugués,
é incorreto traduzir “straight” por ‘hetero’. Wittig usou “straight” para expressar
algo mais profundo [...] (Nota da autora).

15 A conferéncia The Straight Mind, que deu origem ao artigo La pensée straight,
foi proferida na Modern Language Association de Nova York em 1978. On ne nait
pas Femme é resultado de um coléquio internacional realizado nos Estados Uni-
dos em 1979, para comemorar os trinta anos da publicacdo de O Segundo Sexo
(LASSERRE, 2018).

16 Ao estudar em diferentes sociedades e culturas a pratica social do infan-
ticidio, que leva mulheres que levaram uma gravidez até o fim e deram a luza
nio se tornarem mies, Mathieu (2013 [1977]) evidenciou o cariter eminente-
mente social da maternidade. Paola Tabet (1985), antropdloga italiana francé-
fona estreitamente vinculada as materialistas francesas, mostrou posteriormente
que as potencialidades reprodutivas das mulheres ndo eram um dado natural
bruto, e muito menos uma fertilidade generosa ou incontrolavel. Pelo contra-
rio, a fertilidade das fémeas humanas é relativamente reduzida em comparacio

com outras espécies de mamiferos e é objeto de uma organizacio social e de um

31



sdo apresentadas como diferentes e complementares aos seres que se
proclamam universais-neutros-masculinos, os homens. Sua suposta
alteridade radical ndo é mais do que o resultado de uma feminizagdo
permanente, absolutamente arbitraria e contingente. Esse processo se
da, em particular, por meio de uma sexualizacdo constante: as mulhe-
res sdo “o sexo” em toda a polissemia do termo e sdo formatadas como
as parceiras obrigatérias e exclusivas dos homens.

Todavia, longe de se reduzir a praticas sexuais pontuais relacio-
nadas a desejos individuais e espontaneos, a heterossexualidade inclui
claramente, para Wittig, a obrigacio coletiva das pessoas socialmente
construidas como mulheres a procriar, a criar criancas e a realizar o
trabalho doméstico em beneficio dos homens. Essa obrigac¢do cons-
titui, de fato, a base ideoldgica da apropriacio coletiva teorizada por
Guillaumin, a0 mesmo tempo que sustenta as manifestacdes concre-
tas da apropriac¢do individual.

A chave de todo esse sistema é uma ideologia ainda mais peri-
gosa, pelo fato de se tornar invisivel ao se apresentar como uma
ordem natural, como um “sempre-ji 14", sobre a qual se apoia uma
pessoa como Jacques Lacan para decifrar as invariantes universais
do inconsciente, ou outra como Levi Strauss, para revelar os funda-
mentos da cultura. Essa ideologia, que Monique Wittig (2007 [1980])
qualifica como totalitiria e que constitui um dos maiores impensados
da cultura ocidental contemporanea, é a ideologia da diferenca sexual,
que a autora denomina de “pensamento straight’. Ou seja, esse novo
nome que ela d4 a heterossexualidade permite-lhe enfatizar que ndo
se trata tanto de uma sexualidade, mas de um regime ideolégico-po-
litico-econémico, baseado na afirmacéo arbitraria, e nunca compro-
vada, da existéncia de uma “diferenca” absoluta e irreduzivel entre
apenas dois sexos que existiriam de forma natural, universal e eter-
namente. Na realidade, a construcio social e politica dessa suposta

“diferenca dos sexos” permite ao grupo dominante se constituir e se

controle rigoroso, na maioria das vezes visando a sua maximizacao.

32



afirmar como tal, criando um Outro diferente, A Mulher. Contudo,
Wittig usa a acusacdo de que algumas mulheres homossexuais “nio
sdo ‘verdadeiras’ mulheres” como uma prova evidente do cariter arti-
ficial, social, dessa categoria. Sobretudo, ela se apoia na existéncia de
comunidades Iésbicas, cujas participantes se recusam conscientemente
a ser ou a continuar sendo mulheres no sentido de Guillaumin, ou
seja, constituidas por relacdes de apropriacio, para esclarecer toda a
légica da construcio ideoldgica straight.

Dessa forma, ao longo dos anos 1970, as materialistas francéfo-
nas estabeleceram claramente que as categorias de sexo (o0 “sexo”, que
algumas pessoas passaram a chamar de género) sdo fendmenos sociais.
As mulheres e os homens nio se baseiam em nenhuma categoria bio-
légica preexistente, mas sio categorias antagonistas produzidas por uma
relagdo estrutural de poder, organizada em favor dos “homens”, que, em
seguida, (de)forma os corpos e as mentes para encaix-los em apenas

duas categorias fortemente naturalizadas.

Noés ndo somos apenas mulheres: as feministas
negras dos Estados Unidos

Na mesma época, feministas e 1ésbicas-sapatonas Negras estaduni-
denses oferecem outra perspectiva sobre a questio, a partir de outra
experiéncia situada. Ao analisar sua situacio de mulheres Negras e de
origem popular, elas revelam a légica global do funcionamento social.

O duplo perigo [doble jeopardy]: ser a0 mesmo tempo
negra e mulher

Ao contrério da narrativa dominante, que apresenta o movimento
feminista como estruturado em “ondas” sucessivas, ele é, na verdade,

desde o inicio, atravessado por diversas correntes, que vio das mais

33



antinaturalistas as mais essencialistas. Nesse contexto, embora o femi-
nismo focado nos interesses de mulheres brancas, de classe média e
heterossexuais seja um dos mais visiveis, outras correntes, atentas as
questdes de classe e/ou raca, tém existido pelo menos desde 1851 nos
Estados Unidos. Essas correntes foram lideradas principalmente por
mulheres diretamente tocadas pelas diversas situacées, como mulhe-
res Negras escravizadas ou libertas, proletirias migrantes europeias e,
mais tarde, no Sul Global, mulheres Indigenas, mulheres Afrodescen-
dentes, e 1ésbicas-sapatonas, que podem ou nio fazer parte de todas
essas categorias. Foi nesse cendrio que, no fim da década de 1960,
emergiu uma virada teérica, possibilitando a formulacio de analises
inovadoras sobre as ligacdes entre sexo, classe e raca.

Dessa forma, em 1968, no mesmo ano em que Martin Luther
King foi assassinado, e quando o governo reprimia com violéncia
o Partido dos Panteras Negras, enquanto se retiravam progressi-
vamente do Vietni, virias participantes do cducus de mulheres do
(agora famoso) Comité de Coordenacio Estudantil Ndo Violento
(SNCC)Y formavam-se em alian¢a com as lutas anti-imperialistas e
anticoloniais porto-riquenhas e com os paises em desenvolvimento, a
primeira organiza¢io Negra da época a se declarar abertamente femi-
nista: Third World Women'’s Alliance (TWWA)'®. Entre suas integran-
tes mais ativas, estava a sindicalista Negra Frances Beal”, autora de
um dos primeiros textos a destacar os efeitos conjuntos da raca e do
sexo, tanto nos Estados Unidos quanto no resto do mundo, em um
curto e denso documento intitulado Doble Jeopardy: to be Black and
Female (BEAL, 1970 [1969])%. Entre 1971 e 1975, o boletim criado

17 Third World Women’s Alliance (TWWA).

18 Third World Women’s Alliance (TWWA).

19 Frances Beal é filha de uma mae judia russa e de um pai afrodescendente
e indigena.

20 Double Jeopardy: To Be Black and Female (BEAL, 1970 [1969]),

texto disponivel na versio em inglés em: https://www.jstor.org/

34


https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents

pelo TWWA passou a adotar o nome de Triple Jeopardy, com o lema:
“Contra o racismo, o imperialismo e o sexismo”. A afirmacio expli-
cita do carater multiplo das fontes de opressao comeca, a partir dai,

seu longo caminho.

O coletivo Combahee River*!

O Coletivo Combahee River (CCR) é um grupo de feministas e 1ésbi-
cas-sapatonas Negras fundado em 1974, em Boston. E esse coletivo
que finalmente formula, em sua Declaracio Feminista Negra, a and-
lise de que estamos, na verdade, diante da imbrica¢do de vérios siste-
mas de opressio®?. Mais especificamente, ele nomeia quatro sistemas
de opressio: o racismo, o patriarcado, o capitalismo e a heterosse-
xualidade (Combahee RiverCollective, 2006 [1979]). Mas o ponto cen-
tral, em sua anélise, é a ideia de imbricacdo, que se refere ao fato de
que esses sistemas de opressio atuam de forma simultdnea em suas
vidas e que elas recusam, a partir desse momento, continuar hierar-

quizando os efeitos desses sistemas de opressio.

stable/40338758?read-now=1&oauth_data=ey]IbWFpbCl6Implc-
3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbW FpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyl6 W -

10sInByb3ZpZGVylj0iZ29vZ2x1In0&seq=3#page_scan_tab_contents.
21 Existe uma traducdo para o portugués, de autoria de Keeanga-Yamahtta

Taylor, intitulada Como Nos Libertamos: Feminismo Negro e o Coletivo Combahee
River, publicada pela editora Bolha. Também h4 a traducio de Jair Pinheiro do
texto Histéria do Coletivo Combahee River, de autoria de Jules Falquet. O artigo
estd disponivel em: https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/46660
(Nota da tradutora).

22 O texto foi escrito em 1977 e publicado em 1979, em uma coletdnea orga-

nizada por Zillah Eisenstein, embora algumas fontes indiquem que uma versdo
preliminar j4 circulava em 1975 (Judith Ezekiel, comunicacio pessoal, ocorrida

no més de dezembro de 2002).

35


https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/46660

Foi a partir de sua prépria experiéncia pessoal e militante den-
tro do movimento negro, das mulheres e na esquerda, que elas for-
mularam essa andlise. Elas recusam que as pessoas continuem a pedir
para que sejam, antes de tudo, soliddrias com o movimento negro/
feminista/ de luta de classes/ 1ésbico (sapatdo). Para elas, isso é exaus-
tivo, impossivel e absurdo, pois, em sua experiéncia, elas sdo tudo isso
“a0 mesmo tempo’, e os sistemas de opressdo funcionam de maneira
conjunta, estreitamente interdependente.

Na pratica, para se libertarem das exigéncias de lealdade con-
traditérias, e para finalmente lutarem pela totalidade de suas neces-
sidades a partir da plenitude da integralidade de quem elas séo, elas
se organizam em uma tripla autonomia: de sexo, de raca e de classe?.
No entanto, elas enfatizam o carater antinaturalista de suas andlises:
“Como mulheres Negras, consideramos que qualquer determinismo
bioldgico constitui uma base politica perigosa e reaciondaria” (Com-
bahee RiverCollective, 2005).

Elas nio se fecham, de forma alguma, sobre um conjunto de
identidades que seriam bioldgicas; ao contrario, buscam, ativamente,
aliancas com todos os tipos de outros movimentos. De fato, elas acre-
ditam que sua posicio social especifica lhes confere uma visio poli-
tica especifica e particularmente clara, mas também que, justamente
por causa de sua situacgdo, sua luta é a mais abrangente: “Poderiamos
usar nossa posicdo completamente embaixo da escada para dar um
impulso decidido a acio revoluciondria. Se as mulheres negras fos-
sem livres, todas as outras pessoas também seriam livres, pois nossa
liberdade implica a destrui¢do de todos os sistemas de opressdo” (Com-
bahee RiverCollective, 2005).

Dessa forma, uma das grandes forcas da andalise das mulheres
do Coletivo Combahee River é que, a partir de sua posi¢do politica

23 Notamos que, de fato, elas comecam como um “capitulo” da National Black
Feminist Organization (NBFO), recém-formada em Nova York, mas da qual se
desligam por considera-la “burguesa demais” (FALQUET, 2006).

36



especifica, elas se dirigem a todas as pessoas, sublinhando que cada
uma dessas pessoas tém uma posi¢do particular (e complexa) nos sis-
temas de opressdo imbricada, e pode contribuir, a partir dessa posi-

¢do, para a luta coletiva.

Nem todas as mulheres sio brancas...

O grupo, infelizmente, se desfez apds sua primeira grande mobiliza-
¢do, em 1979, contra uma série de feminicidios que afetaram quase
exclusivamente mulheres Negras. Contudo, antes da sua dissolucio,
conseguiu tecer uma politica de aliancas com o movimento Negro,
os grupos de mulheres e as organizag¢des sociais dos bairros Negros
onde elas moravam. Trés anos depois, Barbara Smith, uma das fun-
dadoras do Coletivo Combahee River, publicou, com duas companhei-
ras, Patricia Bell-Scott e Akasha (Gloria T.) Hull, uma coletinea com
o titulo revelador: All the Women Are White, All the Blacks Are Men, but
Some of Us Are Brave: Black Women's Studies* (HULL, BELL-SCOTT
e SMITH, 1982). Elas apontam, assim, um ponto cego pelo menos
tdo importante quanto o pensamento straight: a invisibiliza¢io, na
intersecio da raca e do sexo, das pessoas que sio, 20 mesmo tempo,
Negras/os e mulheres. Mais especificamente, elas destacam a necessi-
dade de pensar a partir da situacio concreta dessas mulheres Negras.

Foi ao se posicionar de forma explicita nessa perspectiva que,
alguns anos depois, a jurista Negra Kimberlé Crenshaw propds uma
nova ferramenta para pensar o direito e as discriminagdes particulares

que atingem essas mulheres, entre outros no campo dos sindicatos e

24 A traducio para o portugués do titulo da obra seria: Todas as Mulheres Sdao
Brancas, Todos os Negros Sdo Homens, E Algumas de Nés, Corajosas: Estudos sobre
Mulheres Negras. Ainda ndo ha traducio oficial da obra completa para o portu-
gués. Porém, a versido em PDF do texto original esta disponivel para download
online (Notas da tradutora).

37



na luta contra as violéncias. No 4mbito sindical, como mulheres, elas
tém dificuldade em serem consideradas representativas do conjunto
das pessoas Negras e, como Negras, em serem reconhecidas como
representativas das mulheres em geral. Dentro da luta contra as vio-
léncias, as instituicdes e 0 movimento feminista majoritario falham
em perceber que as violéncias sexistas que elas vivem sdo alimenta-
das por ldgicas racistas e de classe, enquanto elas mesmas devem evi-
tar alimentar os discursos racistas e classistas ao denunciarem abusos
dentro de “sua comunidade”.

Assim, em uma série de artigos publicados entre 1989 e 1991,
Kimberlé Crenshaw propds um novo termo para iluminar a situa-
¢do especifica das mulheres Negras, a interseccionalidade, que quali-
fica sua posi¢io no cruzamento geralmente invisibilizado de vérias
opressdes, das quais a raga e o sexo sdo frequentemente as mais des-
tacadas, mas na qual ela inclui também a classe e, mesmo que rapi-
damente, a lesbofobia (CRENSHAW, 1989, 1991, 1992). Sabe-se que
esse termo de interseccionalidade, que ela considerava inicialmente
provisério, teve, desde entdo, um sucesso mundial (DAVIS, 2015). E
sabido, também, que foi forjado dentro e na continuidade de longas
e duras lutas por justica social: sua apropriacdo pelo mundo branco,
académico e/ou masculino, levou ao seu “branqueamento” e, conse-
quentemente, a uma certa perda de radicalidade (BILGE, 2015; HILL
COLLINS, 2015).

Muitas outras feministas Negras, no Caribe, no Brasil ou na
Franca, chegaram também a concluses semelhantes quanto a necessi-
dade de pensar a simultaneidade de diversas opressées (THIAM, 1978;
GONZALEZ, 2015; CURIEL, 1999). Gracas as anélises de todas elas,
agora é dificil ignorar que as mulheres nunca sio apenas mulheres,
mas que os sistemas de classe e de raca sdo igualmente importantes
para pensar sua vivéncia. Sobretudo, elas estabeleceram firmemente
que os efeitos desses diferentes sistemas ndo devem ser compreen-
didos como uma soma de estigmas, mas como a producdo de uma

posicdo especifica, com muitos inconvenientes, mas também com

38



vantagens em relacio aos homens negros ou as mulheres brancas,
como o apoio de estruturas familiares centradas nas mulheres (Gino-
céntricas), ou de Igrejas Negras (HILL COLLINS, 2016). Sua posicio
social especifica também lhes confere um inegavel “privilégio episté-
mico” (HILL COLLINS, 1986), como ilustra, alias, sua produgio te6-

rica excepcional.

O que a imposiciao de género deve ao processo colonial

Por fim, uma terceira corrente de analise importante surge de femi-
nistas e lésbicas-sapatonas que viveram por muito tempo (ou toda
a sua vida) nos Estados Unidos, mas que pensaram tanto em espa-
nhol quanto em inglés e, sobretudo, em vinculagido com as onto-
logias do “Sul Global”. Nessa perspectiva, a questdo do “que é uma
mulher” implica, para elas, antes de tudo, refletir sobre a simulta-
neidade do sexo e da raca, mas, principalmente, questionar a nogio

dominante de “sujeito”.

Gloria Anzaldxa

A chicana® Gloria Evangelina Anzaldda foi a primeira, na década de
1980, a utilizar o termo “queer”, até entdo usado como insulto, rever-
tendo seu significado e transformando-o no pivoé de sua reflexio te6-

rica. Sua abordagem incluiu um firme ancoramento na militancia

25 Fundamentalmente, a populacdo chicana dos Estados Unidos é composta
pelas pessoas descendentes das pessoas mexicanas que viviam em 1848 no norte
do México, quando um terco do territério mexicano foi anexado pelos Esta-
dos Unidos pelo tratado de Guadalupe Hidalgo. Essa populacio é diferente da
migra¢io mexicana, pois possui, hi muito tempo, a cidadania norte-americana

e nunca migrou: foi a fronteira que se deslocou.

39



chicana, antirracista, popular, feminista e l1ésbica-sapatona, e uma
tentativa de entrar plenamente no mundo académico, onde enfren-
tou multiplas formas de apagamento (BACCHETTA e FALQUET,
2011). Junto com Cherrie Moraga, ela publica, j4 em1981, a famosa
coletinea de textos de mulheres “de cor”, This Bridge Called My Back,
que d4 continuidade ao projeto de alianca entre mulheres racializa-
das defendido por feministas Negras, como Barbara Smith, do Cole-
tivo Combahee River.

Em um de seus ensaios mais famosos, La conciencia de lamestiza
(1987)%, ela explica como, enquanto chicana, vérias culturas esperam
sua lealdade (notavelmente, a cultura estadunidense anglo-saxdnica,
protestante, branca, mas também a cultura mexicana e, dentro dela,
apesar do apagamento colonial, as culturas indigenas), sua persona-
lidade é miltipla, atravessada por vozes que a chamam cada uma de
seu lado. O resultado é, potencialmente, um estado de desgarramento
particularmente desconfortavel:

“A ambivaléncia causada pelas vozes que se chocam leva a esta-
dos mentais e emocionais de perplexidade. O conflito interno resulta
em inseguranca e indecisdo. A personalidade dual ou multipla da mes-
tica é atormentada pela agitacdo psiquica [...] Em um estado cons-
tante de hibridismo mental (nepantilismo), termo asteca que significa
‘rasgada ou atravessada entre virios caminhos’, a mestica é um pro-
duto da transferéncia dos valores culturais e espirituais de um grupo
para outro [...] Embalada em uma cultura, presa entre duas cul-
turas, saltando entre as trés culturas e seus sistemas de valores...”
(ANZALDUA, 2011).

Todavia, AnzaldGa propde, para encontrar uma saida, a figura
da Nova Mesti¢ca, que é bem mais do que uma pessoa miscigenada.

26 Texto disponivel na obra Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, publi-
cada em 1987. Ainda nio temos a versio em portugués, apenas em espanhol
(Nota da tradutora).

40



Trata-se, para ela, de afirmar uma subjetividade particular baseada
na contradi¢do, na ambiguidade:

A nova mestiga se sai bem ao desenvolver uma tolerancia para as
contradicdes, uma tolerdncia para a ambiguidade. [...] Ela tem
uma personalidade plural, opera de forma pluralista — nada é
expulso, 0 bom, 0 mau e o feio; nada é rejeitado, nada é abando-
nado” (ANZALDUA, 2011).

Assim, a mulher chicana, racializada e de classe popular, é bem
diferente do sujeito masculino anglo, que possui o privilégio de ser
um sujeito da consciéncia unitaria, homogénea, nio contradité-

. [(3 . »
ria e “universal”.

O “sujeito” mulher de This Bridge Called my Back?,
segundo Norma Alarcén

No entanto, é a grande tedrica chicana Norma Alarcén que, ao revi-
sar a recepcdo de This Bridge Called My Back, coloca os pontos em
seu devido lugar, explicando que o “sujeito” que fala na obra, ou seja,
as mulheres racializadas de classe popular, dentro de sua diversi-
dade, ndo sio mulheres no mesmo sentido que as mulheres bran-
cas ou anglas das classes favorecidas. Em vez de se construirem em

relacdo aos homens (brancos, de sua classe), muitas delas também se

27 A obra referenciada, This Bridge Called My Back, ainda nio possui traduciao
para o portugués. Trata-se de uma obra fundamental com relacio a perspectiva
feminista interseccional, publicada em 1981 e organizada por Cherrie Moraga e
Gloria Anzaldta. Vale ressaltar que a obra foi crucial para dar visibilidade a luta
das mulheres Negras, Indigenas e Latinas dentro do movimento feminista, que

frequentemente negligenciava suas perspectivas (Nota da tradutora).

41



construiram em relacio a, e em oposicdo a, outras mulheres, bran-
cas, de classes dominantes, suas patroas ou suas chefes, por exemplo:

“Em culturas nas quais ‘as relacdes assimétricas entre as racas e
as classes sio um principio fundamental de organizacio da sociedade’,
também é possivel ‘se tornar mulher’ por oposicio as outras mulhe-
res” (ALARCON, 2011).

Ela acrescenta, também, que isso questiona nio apenas a defini-
¢do das mulheres racializadas, mas também a das mulheres “em geral”
e, portanto, também das mulheres brancas ou anglas: “Em outras pala-
vras, talvez seja também necessario problematizar o conjunto da cate-
goria mulher” (ALARCON, 2011).

Além disso, ao retomar o tema do sujeito-mulher-racializada-

-de-classe-popular, Alarcén oferece uma clarificacio decisiva:

A consciéncia, enquanto lugar de multiplas expressdes, de mul-
tiplas vozes, é o sujeito tedrico por exceléncia de Bridge. De
maneira concomitante, essas vozes, essas expressdes (ou fios
tematicos) ndo sdo vistas como tendo necessariamente sua ori-
gem no sujeito, mas sim como discursos que atravessam a cons-
ciéncia e com os quais o sujeito deve lutar constantemente
(ALARCON, 2011).

Assim, em uma perspectiva também antinaturalista, mas pds-
-moderna e nio mais materialista, o feminismo Chicano propde
uma critica decidida aos pressupostos que fundamentam a razdo
instrumental ocidental moderna, em particular do sujeito unificado
e autonomo como fonte da consciéncia. Nesse sentido, ele da ini-
cio as andlises decoloniais que se desenvolveriam a partir do fim
dos anos 1990, na interface entre a parte “latina” do continente e os
Estados Unidos.

42



A colonialidade do género: as colonizadas nao
sao mulheres

A filésofa argentina residente nos Estados Unidos, Maria Lugones,
que pode ser considerada a primeira teérica do feminismo decolonial,
ap6s a publicacdo de seu artigo A colonialidade do género, tornou-se
famosa ao afirmar que as mulheres de cor (colonizadas, descendentes
de colonizados) nio eram mulheres (LUGONES, 2007).

Nesse texto extremamente denso, apoiando-se fortemente nas
andlises das mulheres e das feministas “of color’ estadunidenses, que
afirmaram a impossibilidade de separar género de raca, Maria Lugo-
nes d4 continuidade e complementa o trabalho do sociélogo peruano
Anibal Quijano. Para esse autor, a invasio colonial de 1492 provo-
cou um brutal processo de homogeneizacio e alteriza¢io das popu-
lagdes indigenas, e depois das populagdes deportadas da Africa, sob a
forma de invencio da ideia moderna de raca, com a consequéncia de
sua desumanizacgo radical, justificando seu trabalho até a exaustio
ou sua exterminacdo. Para Lugones, a invasdo colonial simultanea-
mente criou o género moderno-colonial, uma imposicao que ocorreu
concomitantemente a da raca, sendo ambas de igual importancia.

Longe de ser uma interpretacio cultural contingente e in6cua de
um suposto dimorfismo sexual universal, esse “género” impde sobre
corpos, identidades, sexualidades e organizac¢des sociais extrema-
mente diversas, flexiveis, complexas e, as vezes, muito igualitdrias,
uma perspectiva dicotdmica e rigida, assim como uma heterossexua-
lidade redutora e repressiva. Pode-se reconhecer ai o eco das andlises
wittigianas, especialmente porque Maria Lugones inicialmente mili-
tou no movimento lésbico chamado “separatista” estadunidense, antes
de se direcionar, sob o efeito do racismo, para as lutas das comunida-
des racializadas, especialmente latinas (FALQUET, a ser publicada).

Concretamente, para Lugones, a imposi¢do colonial do género
interfere imediatamente na separacio racial entre colonizadas(os) e

colonizadoras(es). De fato, o sistema de género imposto de ambos

43



os lados da fratura colonial ndo é o mesmo. Mais precisamente, os
europeus e as europeias teriam se visto reconhecidos, além do sexo
dito biolégico, a possessio de um género, isto é, sinal de cultura, de
humanidade. As fémeas do lado colonial (que deviam, progressiva-
mente e por contraste com os povos colonizados e escravizados, se
tornar europeias e depois brancas) teria sido atribuido o que Lugo-
nes chama de o lado claro do género. Em outras palavras, uma femi-
nilidade que se poderia chamar de “positiva”, embora Lugones nido
minimize seu carater opressor. Essa feminilidade clara, que perma-
nece até hoje, estava organizada em torno do casamento, da materni-
dade, da castidade e da fragilidade, com o projeto central de producio
da raca (branca) e da classe (respeitabilidade e emburguesamento). As
outras e aos outros (primeiro, as e os indigenas, depois as e os depor-
tados(as) da Africa, que gradualmente se tornariam Negras e Negros)
teria sido atribuido apenas um sexo “biolégico” (fémeas e machos),
sem género. As (Os) colonizadas(os) teriam, assim, sido colocadas(os)
na categoria de animais ndo humanos, o que Lugones chama de o
lado obscuro do género. Dai sua afirmacio de que as colonizadas (as
racializadas) no sao mulheres.

Ao fim desse resumo das propostas teéricas de diferentes autoras,
e apostas epistemoldgicas, observa-se, primeiramente, que, embora
sigam caminhos distintos, as anilises de algumas feministas e lés-
bicas-sapatonas Negras e decoloniais, assim como das materialistas
francéfonas, foram produzidas simultaneamente, mas em contextos
globais e realidades pessoais muito diferentes. Mesmo sem ter havido
didlogo direto, essas anilises acabam por convergir. Todas afirmam
que “A Mulher” nio existe na Natureza, mas que é relevante entender
a multiplicidade das mulheres produzidas pela histéria das diferen-
tes sociedades simultaneamente a produc¢io-categorizacio de outros
grupos sociais. A reificacio e a reducio das pessoas colonizadas a seus
corpos, animalizados, descritas por Lugones, que se apoia nos traba-
lhos das feministas Negras dos Estados Unidos, correspondem bem
ao processo analisado por Colette Guillaumin, de transformacio dos

44



grupos apropriados segundo logicas de sexo e/ou de raca em simples
“corpos-méquinas-a-for¢a-de-trabalho”, tratados como bens méveis
e simultaneamente animalizados, que os grupos dominantes utilizam
conforme sua vontade para as atividades mais diversas, seja nas socie-
dades ocidentais contemporaneas, na Europa feudal da Idade Média
ou nas plantac¢des coloniais do século XVIII. As mulheres aparecem,
assim, como uma categoria histérica, certamente atravessada por pro-
fundas diferencas ou, mais exatamente, por outros tipos de relacdes
de poder, mas que, justamente como categoria histdrica, pode ser
articulada com outras relacdes sociais de poder, que também podem
ser historicizadas. Essas diversas anélises se enraizam em um inte-
resse critico compartilhado pelo processo de coloniza¢io europeia
da América e do Caribe, indissociavelmente ligado ao genocidio das
populac¢des invadidas, ao trafico transatlantico de pessoas escraviza-
das e a escravidio nas plantacdes.

Ja mostrei, em outro momento, a importincia do didlogo entre
essas andlises materialistas, Negras e decoloniais. Esse didlogo per-
mite, entre outras coisas, compreender as l6gicas da violéncia mons-
truosa dos colonizadores e colonizadoras da Europa em Abya Yala®,
particularmente o estupro tdo frequente e muitas vezes quase sis-
tematico das mulheres racializadas-colonizadas-escravizadas pelos
homens brancos, mais claros e/ou mais ricos do que elas. Mas tam-
bém explica a obrigacido de levar até o fim as gestacdes e de criar as
criancas assim geradas fora das estruturas familiares coloniais “legi-

timas”, ao colocar essa obrigacdo no processo de producio da mio de

28 A respeito do termo Abya Yala, este é tanto simbdlico quanto politico. Ori-
ginério das linguas indigenas da América, especificamente da lingua Guna (ou
Kuna), falada pelos povos indigenas Guna, que habitam a regido do Panamé e da
Colombia, a expressdo Abya Yala é usada para se referir ao continente da Amé-
rica Latina. Seu significado indigena pode ser traduzido como “terra madura”

ou “terra de sangue vital” (Nota da tradutora).

45



obra indispensével ao enriquecimento dos plantadores e ao desen-
volvimento do capitalismo.

Dessa forma, aliadas, essas trés perspectivas nos permitem com-
preender a dindmica histdrica e aplicada da coconstrugdo das relagdes
sociais de sexo, raga e classe. Compreende-se, entdo, que a simples ques-
tdo “o que é uma mulher”, se nos afastarmos da resposta naturalista,
nos permite apreender muito mais, e muitas outras coisas: o passado
e o presente ao redor do Atlantico Negro (GILROY, 1993) e, prin-
cipalmente, nos da as chaves para lutas necessariamente imbricadas
para outros futuros. Dai o interesse, como se entendeu, do antina-

turalismo e de pensar nio a Mulher, mas as mulheres.

Referéncias

ABREU, M. et al. Penser avec Colette Guillaumin aujourd’hui.
Cahiers du Genre, [s 1], n. 68, 2020.

ALARCON, N. Le(s) sujet(s) théorique(s) de This Bridge Called
My Back et le féminisme anglo-américain. Les Cahiers du
CEDREEF, Paris, n. 18, p. 97-115, 2011.

ANZALDUA, G. La conscience de la Mestiza: vers une nouvelle
conscience. Les Cahiers du CEDREF, Paris, n. 18, p. 75-96, 2011.

BACCHETTA, P.; FALQUET, J. Introduction. Les Cahiers du
CEDREF, Paris, n. 18, p. 7-40, 2011.

BEAL, F. Double Jeopardy: To Be Black and Female. In: BAMBARA,
T. C. (ed.). The Black Woman: an anthology. York: Mentor
Books, 1970. p. 90-100.

BEAUVOIR, S. de. Le deuxiéme sexe. Paris: Gallimard, 1949.

BILGE, S. Le blanchiment de I'intersectionnalité. Recherches fémi-
nistes, [s. L], v. 28, n. 2, p. 9-32, 2015.

BUTLER, J. Gender trouble: feminism and the subversion of iden-
tity. London: Routledge, 1990.

46



COMBAHEE RIVER COLLECTIVE. Déclaration du Combahee
River Collective. In: FALQUET, J.; LADA, E.; RABAUD, A.
(eds.). (Ré)articulation des rapports sociais de sexe, classe
et “race”: repéres historiques et contemporains. Paris: Univer-
sité Paris-Diderot, 2006. p. 53-67.

CRENSHAW, K. W. Demarginalizing the intersection of Race and
Sex: a Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine,
Feminist Theory and Antiracist Politics. University of Chi-
cago Legal Forum, Chicago, p. 139-167, 1989.

CRENSHAW, K. W. Mapping the Margins: Intersectionality, Iden-
tity Politics, and Violence Against Women of Color. Stanford
Law Review, Stanford, n. 43, p. 1241-1299, 1991.

CRENSHAW, K. W. Race, gender and sexual harassment. Southern
California Law Review, Los Angeles, n. 65, p. 1467-1476,1992.

CURIEL, O. Pour un féminisme qui articule race, classe, sexe et
sexualité: interview avec Ochy Curiel (République Domini-
caine). Nouvelles Questions Féministes, s L], v. 20, n. 3,
p- 39-62, 1999.

DANJE, M. Je chante 'amour collectif. In: COLLECTIF. Afrotrans:
perspectives, entretiens, poésie, fiction. Paris: Cases Rebelles
Editions, 2021. p. 69-112.

DAVIS, K. L'intersectionnalité, um mot a la mode: ce qui fait le suc-
cés d'une théorie féministe. Les Cahiers du CEDREF, Paris,
n. 20, 2015.

DELPHY, C. L'ennemi principal 1: économie politique du patriar-
cat. Paris: Syllepse, 1970.

FALQUET, J. Le capitalisme néolibéral, allié des femmes? Perspectives
féministes matérialistes et imbricationnistes. [n: VERSCHUUR,
C.; GUETAT, H.; GUERIN, 1. (coords.). Sous le développe-
ment, le genre. Paris: IRD, 2015. p. 365-387.

FALQUET, J. Le Combahee River Collective, pionnier du féminisme
Noir, Contextualisation d'une pensée radicale. In: FALQUET, J;
LADA, E.; RABAUD, A. (eds.). (Ré)articulation des rapports

47



sociaux de sexe, classe et “race”: repéres historiques et con-
temporains. Paris: Université Paris-Diderot, 2006. p. 69-104.

FALQUET, J. Maria Cristina Lugones: pérégrinations continenta-
les d'une philosophe. In: DUFOIX, S.; ROSA, M. (ed.). Scien-
ces Sociales décentrées. [S. L: s n], (A paraitre).

FALQUET, J. Un féminisme matérialiste décolonial est possi-
ble: lire ensemble Colette Guillaumin et Maria Lugones. In:
GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIETRANTONIO, L. (dir.).
Colette Guillaumin: une sociologie matérialiste de la Race
et du Sexe. Montréal: Cahiers de recherche sociologique, n. 69,
2020. p. 193-218.

GABRIEL, J. Devenir Thomme Noir. In: COLLECTIF. Afrotrans:
perspectives, entretiens, poésie, fiction. Paris: Cases Rebelles
Editions, 2021. p. 221-245.

GILROY, P. The Black Atlantic: modernity and double consciou-
sness. London: Verso, 1993.

GONZALEZ, L. La catégorie politico-culturelle d'amefricanité. Les
cahiers du CEDREF, Paris, n. 20, 2015.

GUILLAUMIN, C. Femmes et théories de la société: remarques sur
les efeitos théoriques de la colére des opprimées. Sociologie et
sociétés, Montréal, v. 13, n. 2, p. 9-32, 1981b.

GUILLAUMIN, C. L’idéologie raciste. Paris: Gallimard, 2002.

GUILLAUMIN, C. Le corps construit. [n: GUILLAUMIN, C. Sexe,
race et pratique du pouvoir: I'idée de nature. Paris: iXe, 2016.
p. 113-136.

GUILLAUMIN, C. Pritica do poder e ideia de natureza. In: FER-
REIRA, V. et al. O patriarcado desvendado: teorias de trés
feministas materialistas. Recife: SOS Corpo, 2014. p. 27-100.

GUILLAUMIN, C. Pratique du pouvoir et idée de nature. In:
GUILLAUMIN, C. Sexe, race et pratique du pouvoir: l'idée
de nature. Paris: iXe, 1992. p. 13-78.

48



GUILLAUMIN, C. “Je sais bem mais quand-méme” ou les avataras
de la notion de “race”. In: GUILLAUMIN, C. Sexe, race et pra-
tique du pouvoir: I'idée de nature. Paris: iXe, 1992. p. 201-232.

HILL COLLINS, P. La pensée féministe noire: savoir, conscience
et politique de l'empowerment. Montréal: Editions du Remue-
-ménage, 2016.

HILL COLLINS, P. Learning from the Outsider Within: The Sociolo-
gical Significance of Black Feminist Thought. Social Problems,
[s L], v.33,n. 6, p. 514-530, 1986.

HILL COLLINS, P. Toujours courageuses [brave]? Le féminisme noir
em tant que projet de justice sociale. Les Cahiers du CEDREF,
Paris, n. 20, 2015.

HULL, G. T.; SCOTT, P. B.; SMITH, B. (ed.). All the Women Are
White, All the Blacks Are Men, but Some of Us Are Brave:
Black Women’s Studies. New York: The Feminist Press, 1982.

JUTEAU, D. Construire les notions de « race » et de « sexe »: le tra-
balho d’une précurseure. In: GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIE-
TRANTONIO, L. (dirs.). Colette Guillaumin: une sociologie
matérialiste de la Race et du Sexe. Montréal: Cahiers de recher-
che sociologique, n. 69, 2020. p. 21-46.

KRAUS, C. La bicatégorisation par ‘sexe’ a I'épreuve de la science. In:
GARDEY, D.; LOWY, L. (coords.). L'invention du naturel: les
sciences et la fabrication du féminin et du masculin. [S. L]: Edi-
tions des archives contemporaines, 2000. p. 187-213.

LAMOUREUX, D. La notion de sexage et les enjeux féministes con-
temporains. In: GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIETRANTO-
NIO, L. (dirs.). Colette Guillaumin: une sociologie matérialiste
de la Race et du Sexe. Montréal: Cahiers de recherche sociolo-
gique, n. 69, 2020. p. 77-88.

LASSERRE, A. Des féministes qui ne sont pas féministes? GLAD!,
[s L], n. 4, 2018.

LUGONES, M. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender
System. Hypatia, [s L], v. 22, n. 1, p. 186-209, 2007.

49



MATHIEU, N.-C. L'anatomie politique: catégorisations et idéolo-
gies du sexe. Paris: iXe, 2013.

MATHIEU, N.-C. Paternité biologique, maternité sociale. In:
MICHEL, A. (ed.). Femmes, sexisme et sociétés. Paris: Pres-
ses Universitaires de France, 1977. p. 39-48.

TABET, P. Fertilité naturelle, reproduction forcée. In: MATHIEU,
N.-C. (ed.). L’Arraisonnement des femmes: essais en anthro-
pologie des sexes. Paris: Editions de I'Ecole des Hautes Etudes
en Sciences Sociales (EHESS), 1985. p. 61-146.

THIAM, A. La Parole aux négresses. Paris: Denoél/Gonthier, 1978.

WITTIG, M. La pensée straight. In: WITTIG, M. La pensée
straight. Paris: Amsterdam, 2007a. p. 53-61.

WITTIG, M. On ne nait pas femme. In: WITTIG, M. La pensée
straight. Paris: Amsterdam, 2007b. p. 43-52.

50



	E a dinâmica das relações sociais imbricadas criou as mulheres: uma análise materialista, imbricacionista e decolonial do sexo

