
VOLUME 06

Corpo, gênero, 
sexualidades e suas 
intersecções
Produção de subjetividades diante do impensado

ALEXSANDRO RODRIGUES
MATEUS SCHIMITH BATISTA
(org.)



Esta obra foi selecionada para integrar a  
“Coleção Pesquisa Ufes II”, a partir de Chamada Pública feita  

pela Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação (PRPPG)  
da Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes) aos  

programas de pós-graduação da universidade.

A seleção teve por base pareceres que consideraram 
critérios de inovação, relevância e impacto.

O financiamento da Coleção foi viabilizado por meio 
do Programa de Apoio à Pós-Graduação (Proap) da 

Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior (Capes) e de recursos do Tesouro Nacional.



Reitor
Eustáquio Vinicius Ribeiro de Castro

Vice-reitora
Sonia Lopes Victor

Chefe de Gabinete
Ana Paula Santana de Vasconcellos Bittencourt

Diretor da Edufes
Wilberth Salgueiro

Conselho Editorial
Ananias Francisco Dias Junior, Fátima Maria Silva, 
Gleice Pereira, José André Lourenço, Margarete 
Sacht Góes, Othon Souto Campos, Paulo Rogerio 
Garcez de Moura, Rodrigo de Alvarenga Rosa, 
Rogério Borges de Oliveira, Rosana Suemi 
Tokumaru, Sandra Soares Della Fonte, Sergio  
Lins de Azevedo Vaz, Telma Elita Juliano Valente

Secretaria do Conselho Editorial
Douglas Salomão

Administrativo
Josias Bravim, Washington Romão dos Santos

Seção de Edição e Revisão de Textos
Fernanda Scopel, George Vianna, 
Jussara Rodrigues, Roberta Estefânia Soares

Seção de Design
Juliana Braga, Samira Bolonha Gomes

Seção de Livraria e Comercialização
Adriani Raimondi, Ana Paula Rubim,  
Dominique Piazzarollo, Marcos de Alarcão,  
Maria Augusta Postinghel

Produção Cultural
Déborah Pinto Corrêa

Editora Universitária – Edufes

Filiada à Associação Brasileira 
das Editoras Universitárias (Abeu)

Av. Fernando Ferrari, 514
Campus de Goiabeiras
Vitória – ES · Brasil

CEP 29075-910

+55 (27) 4009-7852
edufes@ufes.br

www.edufes.ufes.br

http://www.edufes.ufes.br


Projeto gráfico 
Willi Piske Junior
Samira Bolonha Gomes

Revisão de texto, diagramação e capa
AIs Comunicação e Estratégia

Imagem da obtida em https://canva.com

Supervisão
Edufes

Este trabalho atende às determinações do Repositório Institucional do Sistema 
Integrado de Bibliotecas da Ufes e está licenciado sob a Licença Creative Commons 
Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Para ver uma cópia desta licença, visite http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Esta obra foi composta com
a família tipográfica Crimson Text.

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
(Editora Universitária – Edufes, ES, Brasil)

C787 Corpo, gênero, sexualidades e suas intersecções: produção de 
subjetividades diante do impensado [recurso eletrônico] / 
Alexsandro Rodrigues e Mateus Schimith Batista (org.) Dados 
eletrônicos. – Vitória, ES : Edufes, 2026.
380 p. : il. ; PDF 4.978 kB - (Coleção Pesquisa Ufes II; 6)

Inclui bibliografia.
ISBN: 978-85-7772-656-1

Modo de Acesso: https://repositorio.ufes.br/handle/10/774

1. Gênero. 2. Sexualidade. 3. Educação inclusiva. 4. 
Interseccionalidade. I. Rodrigues, Alexsandro. II. Batista, Mateus 
Schimith. III. Série.

CDU:159.9

Elaborado por Ana Paula de Souza Rubim – CRB-6 ES 998-O

https://canva.com
https://repositorio.ufes.br/handle/10/774


22

E a dinâmica das relações 
sociais imbricadas criou 
as mulheres: uma análise 

materialista, imbricacionista 
e decolonial do sexo1

Jules Falquet2

1  Este texto foi publicado inicialmente em francês: Et la Dynamique des rapports 
sociaux imbriques créales femmes: une analyse matérialiste, imbricationnisteetdécolo-
niale du sexe (LEMARCHAND, Patricia; SALLE, Muriel (dir.). Qu’est-ce qu’une 
femme? Paris: Matériologiques, p. 107-130, 2023). Para esta publicação, com a 
supervisão e aprovação de Jules Falquet, o texto foi traduzido por Jessica Tatiane 
Felizardo, poeta, artista plástica, graduada em Psicologia pela Universidade Fede-
ral de São João del-Rei (UFSJ), com formação clínica em esquizoanálise pela 
Escola Nômade e mestrado em Psicologia Institucional pela Universidade Fede-
ral do Espírito Santo (Ufes), onde atualmente desenvolve o doutorado. Ela tam-
bém é integrante do Grupo de Estudos em Sexualidades (GEPSs) e teve Jules 
Falquet como supervisora no Programa de Doutorado-sanduíche no Exterior, 
estágio sanduíche em 2024, em Paris (França). Em referência ao título, parte 
de uma alusão ao nome do filme de Bardot, Et Dieu créa la femme (E Deus criou 
a mulher). O sexo pensado enquanto “classe social”, conforme pontuam os estu-
dos na corrente feminista materialista (Nota da tradutora).	
2   Jules Falquet é professora de Filosofia na Universidade Paris 8 St. Denis, onde 
leciona epistemologias feministas, lésbicas, minoritárias e decoloniais sob uma 



23

Em resposta à pergunta “o que é uma mulher?”3, respondo sem hesitar, 
junto a Monique Wittig, que “A Mulher” é um mito e que só existem 
mulheres concretas, históricas e diversas. Com as feministas e lésbi-
cas-sapatonas, Negras4, entre outras, acrescento que cada uma des-
sas mulheres ocupa uma posição bem definida nos sistemas de raça 
e classe vigentes no contexto histórico-geográfico em que vivem. 
A posição de cada mulher nesses outros dois sistemas e em outros, 
mesmo que os sistemas de sexo, raça e classe me pareçam ter uma 
relevância estrutural especial, é igualmente crucial para compreen-
der tanto sua existência quanto sua posição como mulher.

Finalmente, com as feministas e lésbicas chicanas, eu respondo 
ainda que o “sujeito” mulher é muito mais complexo do que a concep-
ção dominante ocidental, burguesa e masculina sugere. Com efeito, 
o modelo de sujeito que a define como autônoma, unificada e sobe-
rana não reflete a realidade de muitas pessoas feminilizadas, raciali-
zadas e pertencentes às classes populares, por exemplo.

Antes de desenvolver essa tripla reflexão, é fundamental des-
construir o discurso naturalista profundamente ancorado no pensa-
mento ocidental contemporâneo, o qual assume a existência de duas 
e apenas duas categorias biológicas de sexo na espécie humana, chamadas 

perspectiva materialista e de imbricação das relações sociais. É autora de obras 
como Imbrication. Femmes, race et classe dans les mouvements sociaux (Imbricação. 
Mulheres, raça e classe nos movimentos sociais, Le Croquant, Paris, 2020, também 
disponível em espanhol) e Pax Neoliberalia. Perspectives féministes sur (la réorga-
nisation de) la violence (Pax Neoliberalia. Perspectivas feministas sobre (a reorgani-
zação da) violência, Editions iXe, Paris, 2016, também disponível em espanhol 
e português).
3   Título do colóquio: Gênero, diversidade e interseccionalidade: Repensando as 
identidades e opressões no mundo contemporâneo, realizado em Nantes, nos dias 20 
de novembro e 1º de dezembro de 2022, que resultou na redação deste artigo. 
4   De acordo com o uso dessas feministas Negras, utilizo a letra maiúscula, em 
diferentes casos, para reafirmar a dignidade das pessoas designadas por termos 
historicamente empregados de forma pejorativa.



24

fêmeas e machos. De fato, como o demonstrou brilhantemente a filó-
sofa Cynthia Kraus (2000), após extensivos estudos com profissionais 
de biologia com especialização em drosófilas5, a binaridade “biológica” 
fêmeas/machos é, na verdade, uma pura projeção ideológica sobre 
uma infinita variedade de corpos. Se observamos as características 
sexuais secundárias (geralmente, as únicas perceptíveis em intera-
ções sociais), a morfologia dos órgãos genitais, os órgãos reprodu-
tivos, o sexo gonádico6, os hormônios e os cromossomos, e do peso 
que damos a cada uma dessas características para definir o sexo bio-
lógico, não conseguimos encontrar dois grupos claramente distin-
tos. Em vez disso, observa-se uma “nuvem de pontos” que desafia 
qualquer tentativa de bicategorização clara. Além disso, as variações 
dentro de um mesmo grupo podem ser significativamente maiores 
do que as diferenças entre os grupos. Em resumo, embora os corpos 
possuam uma realidade e uma materialidade inegáveis, a biologia e 
a “Natureza”, estes estão longe de serem binários.

No entanto, nós poderíamos argumentar, parafraseando a soció-
loga Colette Guillaumin em relação à “raça” (1992 [1981a]): “Eu sei 
bem [que isso não é natural], mas, mesmo assim [‘os’ distingo à pri-
meira vista, e ‘isso’ opera diariamente na vida das pessoas]”. De tal 
forma, dado que não podemos nos basear na biologia para identifi-
car dois sexos distintos e, a partir disso, derivar dois gêneros como 

5  O termo “drosófila” remete às moscas-de-frutas frequentemente utilizadas 
como modelo em estudos genéticos e biológicos. A autora explora a ideia de 
que a ciência não demonstra, de forma rígida, a existência de apenas dois sexos. 
Seu trabalho em laboratórios especializados com moscas-de-frutas investiga as 
dinâmicas do cotidiano científico desde a manipulação dos organismos até as 
interpretações dos dados. Isso posto, ela adota uma abordagem etiológica, que 
examina como o conhecimento é produzido e quais elementos estão envolvi-
dos nesse processo (Nota da tradutora)
6  O sexo gonádico se refere ao sexo de um organismo definido pela presença de 
gônadas específicas (testículos, associados ao sexo masculino, ou ovários, liga-
dos ao sexo feminino) (Nota da tradutora). 



25

erroneamente sugerem os discursos estruturados em torno do sis-
tema “sexo-gênero”7, torna-se necessário encontrar outras formas de 
explicar o que são as mulheres (e os homens).

Em síntese, neste texto, proponho apresentar três correntes de 
análise feminista que têm tentado definir e entender as mulheres e 
os homens em toda a sua diversidade e complexidade histórica, cul-
tural e social. Primeiramente, abordarei como o feminismo mate-
rialista francófono propôs uma desnaturalização radical dos sexos, 
mostrando o que é “mulher”, e quem não é “homem”. Em seguida, 
explorarei as análises feministas Negras, que foram as primeiras a 
destacar a existência simultânea de múltiplos sistemas de opressão 
imbricados ou interseccionais, os quais produzem uma diversidade 
de mulheres. Finalmente, examinarei como as feministas chicanas 
e decoloniais estiveram na vanguarda de uma crítica profunda ao 
modelo dominante do sujeito-mulher, sendo esse um modelo her-
dado diretamente da matriz moderno-colonial, e heteropatriarcal e 
capitalista, do qual adoecemos desde 1492.

As mulheres não são naturais: as feministas 
materialistas francófonas

Já no ano de 1949, Simone de Beauvoir formulou a famosa afirma-
ção de que “não se nasce mulher”, argumentando que o processo 
de se tornar mulher não é, de forma alguma, determinado por uma 
fatalidade biológica. Todavia, sua afirmação provocou um grande 
escândalo e, somente após mais de 20 anos, com o impulso de um 
movimento coletivo, “a raiva das oprimidas” (Guillaumin,1981b) 
conseguiu novamente questionar de frente, de novo, a pesadíssima 

7  Também criticada com razão, mas de forma mais tardia, por Judith Butler a 
partir de 1990.



26

ideologia naturalista e biologicista que marcou o pensamento oci-
dental desde o século XIX.

Guillaumin, Delphy, Mathieu: a sociologia contra o 
naturalismo

Foi trabalhando sobre ideologia racista, que a socióloga francesa 
Colette Guillaumin (2002 [1972]) chegou a ser a primeira a reverter 
a análise naturalista da opressão8. De fato, ela analisa os mecanismos 
de alterização, dito de outra forma, a designação e a fabricação de outros-
-diferentes, como sendo a base da opressão. Ela desmonta o que, até 
então, era considerado uma evidência indiscutível: a crença de que 
o racismo nasceria em base a traços físicos, psíquicos ou culturais de 
um grupo previamente existente, considerado desagradável ou pro-
blemático por outro grupo já constituído. Ao contrário, Guillaumin 
demonstra que um grupo se constitui como um grupo dominante 
ao serem atribuídos meios de nomear e construir um grupo como 
“Outro”. Em verdade, é a opressão que cria simultaneamente os dife-
rentes grupos, fazendo aparecer, como naturais, intrínsecas e especí-
ficas, certas características atribuídas pelo grupo opressor ao grupo 
oprimido (por meio de um processo de marcação, muitas vezes física 
e, às vezes, inscrita diretamente no corpo), enquanto o grupo opres-
sor se apresenta como neutro, normal e universal (JUTEAU, 2020).

Durante esse período, que foi de hegemonia do marxismo, 
a originalidade de Colette Guillaumin consistiu em pensar a raça 
como uma prática de alterização, a qual, segundo ela, se aplica tanto 
às(aos) proletariadas(os), às(aos) alienadas(os), aos homossexuais 
ou às mulheres (Guillaumin, 2002 [1972]; Juteau, 2020). Na mesma 

8  Em sua tese de doutorado, defendida em 1969, intitulada Um aspecto da alte-
ridade social, a ideologia racista, publicada em 1972 sob o título L’idéologie raciste. 
Genèse et langage actuel (GUILLAUMIN, 2002 [1972]).



27

época, outra socióloga, Christine Delphy, publicou um artigo que se 
tornaria uma referência: O Inimigo Principal9. Nesse texto, a autora 
argumenta que as mulheres não constituem um simples conjunto defi-
nido pela condição de seres fêmeas, mas, sim, uma classe com inte-
resses comuns. Essa classe é composta por pessoas que a sociedade 
obriga a ceder sua força de trabalho de forma integral e ininterrupta, 
em troca de sustento material, principalmente por meio da institui-
ção do casamento, dentro do que ela denomina de “modo de produ-
ção doméstico” (DELPHY, 1970).

Naquele mesmo ano, a socióloga e antropóloga Nicole-Claude 
Mathieu10 propôs a primeira definição propriamente sociológica das 
categorias de sexo, em uma comunicação apresentada no VII Con-
gresso Mundial de Sociologia, a qual logo foi publicada na revista 
Epistémologie Sociologique, no ano seguinte (MATHIEU, 2013 [1971]). 
Nessa comunicação, ela faz um paralelo entre três variáveis ou cate-
gorias frequentemente empregadas na Sociologia, mas tratadas com 
um rigor científico muito desigual. Ela observa que a “classe/categoria 
socioprofissional” é hoje plenamente reconhecida como uma variável 
sociológica, pois um conjunto de lutas sociais permitiu desnaturali-
zá-la. A idade, embora continue sendo associada a uma noção bioló-
gica, vem sendo tratada com um crescente rigor sociológico, à medida 
que a “terceira idade” e a “juventude” começam a levantar uma série 
de problemas sociais. Já o sexo continua extremamente naturalizado, 
apesar de o (re)aparecimento do movimento das mulheres desde os 
anos 1960 oferecer a Nicole-Claude Mathieu (2013) a esperança de 

9  Esse texto encontra-se disponível na versão em português no seguinte link: 
https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2310/2057 (Nota da 
tradutora).
10  Entre 1969 e 1972, ela participou, junto com Colette Guillaumin e a soció-
loga e historiadora Colette Capitan, do grupo informal denominado “Labora-
tório de Sociologia da Dominação” no CNRS.

https://periodicos.unb.br/index.php/rbcp/article/view/2310/2057


28

que essa categoria também seja cada vez mais politizada e, portanto, 
abordada de maneira sociológica/científica.

Dito isso, Nicole-Claude Mathieu sustenta que, uma vez que se 
tenha reconhecido o sexo como um fato sociológico, não é suficiente 
“adicionar” as mulheres como uma subcategoria ou variação do que é 
descrito para os homens, tidos como a “normalidade universal”. Pelo 
contrário, é necessário recolocar os homens no mesmo nível que as 
mulheres, “especificando-os” também como outra expressão particu-
lar da experiência humana. Entretanto, cuidado! É importante res-
saltar que, ao contrário do que afirma o discurso da Natureza, que 
defende a existência de uma simples binaridade “natural”, comple-
mentar e simétrica, as duas categorias sociais, de mulheres e homens, 
não são simétricas. Longe disso, elas são criadas a partir de relações 
de poder, o qual se nomeia de relações sociais de sexo11, que são rela-
ções sociais estruturais dialéticas e antagônicas. Assim como a bur-
guesia só existe em relação ao proletariado, mulheres e homens só 
existem e tem sentido relativamente uns com os outros:

[...] já que em nossas sociedades as duas categorias de sexo abran-
gem a totalidade do campo social, parece lógico que toda especi-
ficidade de uma só possa ser definida em relação à especificidade 
da outra, e que uma como a outra não possam ser estudadas iso-
ladamente, ao menos sem que antes tenham sido plenamente 
conceituadas como elementos de um mesmo sistema estrutural12 

(MATHIEU, 2013 [1971], p. 36-37).

11  Relações de sexo, e não entre os sexos, pois são essas próprias relações que 
criam os sexos, e não são relações que surgem magicamente entre dois grupos 
naturais que já existiriam previamente.
12  Os itálicos são de Mathieu. Em 1970, nas sociedades ocidentais, a questão 
trans era pouco visível tanto em termos numéricos quanto políticos. Em 1985, 
Mathieu destacou o caráter profundamente naturalista (mas também arbitrário 
e contingente) das conceitualizações ocidentais dominantes sobre sexo, gênero 
e sexualidade. Quanto à multiplicação de corpos e teorizações trans nos últimos 



29

Pensar a relação social que cria o sexo: a teoria 
da sexagem

A reflexão continua a amadurecer, impulsionada pela força do movi-
mento das mulheres, que ganha destaque ao longo da década. Porém, 
é com a criação da revista Questions féministes, que reúne pensado-
ras como Mathieu, Delphy e Guillaumin, sob a liderança simbólica 
de Simone de Beauvoir, que o debate atinge uma nova relevância.

De fato, no segundo número da revista, Guillaumin (1992) pro-
põe um novo conceito: as “relações de sexagem”. Esse conceito é defi-
nido por ela como umas das relações de “apropriação física, tanto 
coletiva quanto privada, da pessoa em sua totalidade, vista como um 
“corpo-máquina-força-de-trabalho”13. Essa apropriação das mulheres 
como classe de sexo pelos homens segue, segundo Guillaumin, uma 
lógica semelhante à do servilismo da Europa medieval e à da escra-
vidão nas plantações das colônias caribenhas e americanas do século 
XVIII (GUILLAUMIN, 1992 [1978]).

Algumas pessoas, ao lerem Colette Guillaumin com uma visão 
muito superficial da história da escravidão, tentaram ver no seu traba-
lho uma analogia (perigosa, distorcida ou completamente equivocada) 
entre o sofrimento das mulheres e das pessoas colocadas em estado de 
escravidão, ou ainda entre mulheres e pessoas Negras, como foi repe-
tidamente feito pelo feminismo branco e burguês nos Estados Unidos 

anos, embora fascinantes (especialmente as abordagens afrotrans (DANJÉ, 2021; 
GABRIEL, 2021)), essa questão ultrapassa amplamente o escopo deste artigo. 
Todavia, veremos mais adiante que as perspectivas decoloniais ressaltam a espe-
cificidade da compreensão ocidental contemporânea (moderna-colonial) sobre 
sexo, gênero e sexualidade.
13  Posteriormente, Guillaumin (2016 [1993]) analisou de forma implacável 
como os corpos das mulheres (assim como os dos homens, embora estes gozem 
de maior liberdade) são socialmente construídos – alimentados, vestidos, exer-
citados e disciplinados – influenciando sua corpulência, motricidade, mobili-
dade e, evidentemente, sua estética. 



30

nos séculos XIX e XX. Essa interpretação impõe uma leitura mora-
lizante, bem distante da intenção de Guillaumin. Diane Lamoureux 
(2020) argumenta que Guillaumin estabelece uma homologia entre 
sexo e raça. No entanto, acredito pessoalmente que Guillaumin ofe-
rece uma contribuição mais rica ao permitir pensar a lógica e a dinâ-
mica das relações sociais de sexo de maneira historicizada, no contexto 
da instalação do modo de produção capitalista. Esse processo começa 
com a lenta transformação do servilismo europeu e se estende com 
a escravidão nas plantações coloniais (FALQUET, 2015; ABREU, 
FALQUET, FOUGEYROLLAS & NOÛS, 2020; FALQUET, 2020).

Em 1978, Guillaumin deixa claro que é uma relação social estru-
tural, que ela denomina de “sexagem”, a responsável pela criação do 
sexo ou, se preferirmos, das categorias de “mulheres” e “homens”. 
Vale ressaltar que a “sexagem” não se refere à organização cultural de 
relações interindividuais entre fêmeas e machos, que seriam “sem-
pre já existentes” na Natureza. Trata-se, na verdade, de “uma relação 
geral de classe em que o conjunto de uma [classe] está à disposição da 
outra”. É essa relação social que dá origem ao que Guillaumin chama 
de “classe de sexo de mulheres” e “homens” (1992 [1978]).

Guillaumin insiste no fato de que as relações de sexagem mol-
dam completamente a individualidade física, tanto a mente quanto 
o corpo da pessoa, enquanto o senso comum reduz a apropriação das 
mulheres pelos homens a pulsões libidinosas ou a uma vontade de 
controlar seu útero. A socióloga afirma que esse corpo moldado pela 
apropriação não é criado prioritariamente como sexual, ou mesmo 
principalmente como procriativo, mas de forma mais global como 
“corpo-máquina-força-de-trabalho”, cuja delicadeza e precisão dos 
movimentos, a paciência, mas também a capacidade de suportar esfor-
ços físicos ou mentais prolongados realizando tarefas repetitivas, 
exaustivas, ou sujas dentro das casas, nos campos ou nas fábricas, 
são tão essenciais, mas frequentemente menos valorizadas do que a 
silhueta curvilínea.



31

Monique Wittig: as lésbicas-sapatonas não 
são mulheres

Foi de novo na revista Questions Féministes, em 1980, que foram publi-
cados dois artigos14destinados a passar à posteridade, intitulados: La 
pensée straight (O pensamento straight) e On ne naît pas Femme (Não se 
nasce mulher)”15, de Monique Wittig. Profundamente inspirada na 
reflexão de Collete Guillaumin acerca dos processos de alterização 
e sua análise mais concreta das relações de sexagem, Monique Wit-
tig analisa, com um novo olhar, a categoria “mulher” nesses ensaios.

Para Monique Wittig, essa categoria, sistematicamente apresen-
tada como natural dentro das sociedades ocidentais contemporâneas, 
não é nada mais que um mito. Em nome de “A Mulher”, essas socie-
dades moldam e “contrafazem” literalmente as mulheres, destinan-
do-as à reprodução social e, para isso, à sexual16. Para esse fim, elas 

14  Esse material se encontra na obra com tradução em português intitulada: O 
pensamento Hétero, traduzida por Maíra Mendes Galvão, no ano de 2022, pela 
editora Autêntica de Belo Horizonte, MG. Sobre essa tradução para o português, 
é incorreto traduzir “straight” por ‘hetero’. Wittig usou “straight” para expressar 
algo mais profundo [...] (Nota da autora).
15  A conferência The Straight Mind, que deu origem ao artigo La pensée straight, 
foi proferida na Modern Language Association de Nova York em 1978. On ne naît 
pas Femme é resultado de um colóquio internacional realizado nos Estados Uni-
dos em 1979, para comemorar os trinta anos da publicação de O Segundo Sexo 
(LASSERRE, 2018).
16   Ao estudar em diferentes sociedades e culturas a prática social do infan-
ticídio, que leva mulheres que levaram uma gravidez até o fim e deram à luza 
não se tornarem mães, Mathieu (2013 [1977]) evidenciou o caráter eminente-
mente social da maternidade. Paola Tabet (1985), antropóloga italiana francó-
fona estreitamente vinculada às materialistas francesas, mostrou posteriormente 
que as potencialidades reprodutivas das mulheres não eram um dado natural 
bruto, e muito menos uma fertilidade generosa ou incontrolável. Pelo contrá-
rio, a fertilidade das fêmeas humanas é relativamente reduzida em comparação 
com outras espécies de mamíferos e é objeto de uma organização social e de um 



32

são apresentadas como diferentes e complementares aos seres que se 
proclamam universais-neutros-masculinos, os homens. Sua suposta 
alteridade radical não é mais do que o resultado de uma feminização 
permanente, absolutamente arbitrária e contingente. Esse processo se 
dá, em particular, por meio de uma sexualização constante: as mulhe-
res são “o sexo” em toda a polissemia do termo e são formatadas como 
as parceiras obrigatórias e exclusivas dos homens.

Todavia, longe de se reduzir a práticas sexuais pontuais relacio-
nadas a desejos individuais e espontâneos, a heterossexualidade inclui 
claramente, para Wittig, a obrigação coletiva das pessoas socialmente 
construídas como mulheres a procriar, a criar crianças e a realizar o 
trabalho doméstico em benefício dos homens. Essa obrigação cons-
titui, de fato, a base ideológica da apropriação coletiva teorizada por 
Guillaumin, ao mesmo tempo que sustenta as manifestações concre-
tas da apropriação individual.

A chave de todo esse sistema é uma ideologia ainda mais peri-
gosa, pelo fato de se tornar invisível ao se apresentar como uma 
ordem natural, como um “sempre-já lá”, sobre a qual se apoia uma 
pessoa como Jacques Lacan para decifrar as invariantes universais 
do inconsciente, ou outra como Levi Strauss, para revelar os funda-
mentos da cultura. Essa ideologia, que Monique Wittig (2007 [1980]) 
qualifica como totalitária e que constitui um dos maiores impensados 
da cultura ocidental contemporânea, é a ideologia da diferença sexual, 
que a autora denomina de “pensamento straight”. Ou seja, esse novo 
nome que ela dá à heterossexualidade permite-lhe enfatizar que não 
se trata tanto de uma sexualidade, mas de um regime ideológico-po-
lítico-econômico, baseado na afirmação arbitrária, e nunca compro-
vada, da existência de uma “diferença” absoluta e irreduzível entre 
apenas dois sexos que existiriam de forma natural, universal e eter-
namente. Na realidade, a construção social e política dessa suposta 
“diferença dos sexos” permite ao grupo dominante se constituir e se 

controle rigoroso, na maioria das vezes visando à sua maximização.



33

afirmar como tal, criando um Outro diferente, A Mulher. Contudo, 
Wittig usa a acusação de que algumas mulheres homossexuais “não 
são ‘verdadeiras’ mulheres” como uma prova evidente do caráter arti-
ficial, social, dessa categoria. Sobretudo, ela se apoia na existência de 
comunidades lésbicas, cujas participantes se recusam conscientemente 
a ser ou a continuar sendo mulheres no sentido de Guillaumin, ou 
seja, constituídas por relações de apropriação, para esclarecer toda a 
lógica da construção ideológica straight.

Dessa forma, ao longo dos anos 1970, as materialistas francófo-
nas estabeleceram claramente que as categorias de sexo (o “sexo”, que 
algumas pessoas passaram a chamar de gênero) são fenômenos sociais. 
As mulheres e os homens não se baseiam em nenhuma categoria bio-
lógica preexistente, mas são categorias antagonistas produzidas por uma 
relação estrutural de poder, organizada em favor dos “homens”, que, em 
seguida, (de)forma os corpos e as mentes para encaixá-los em apenas 
duas categorias fortemente naturalizadas.

Nós não somos apenas mulheres: as feministas 
negras dos Estados Unidos

Na mesma época, feministas e lésbicas-sapatonas Negras estaduni-
denses oferecem outra perspectiva sobre a questão, a partir de outra 
experiência situada. Ao analisar sua situação de mulheres Negras e de 
origem popular, elas revelam a lógica global do funcionamento social.

O duplo perigo [doble jeopardy]: ser ao mesmo tempo 
negra e mulher

Ao contrário da narrativa dominante, que apresenta o movimento 
feminista como estruturado em “ondas” sucessivas, ele é, na verdade, 
desde o início, atravessado por diversas correntes, que vão das mais 



34

antinaturalistas às mais essencialistas. Nesse contexto, embora o femi-
nismo focado nos interesses de mulheres brancas, de classe média e 
heterossexuais seja um dos mais visíveis, outras correntes, atentas às 
questões de classe e/ou raça, têm existido pelo menos desde 1851 nos 
Estados Unidos. Essas correntes foram lideradas principalmente por 
mulheres diretamente tocadas pelas diversas situações, como mulhe-
res Negras escravizadas ou libertas, proletárias migrantes europeias e, 
mais tarde, no Sul Global, mulheres Indígenas, mulheres Afrodescen-
dentes, e lésbicas-sapatonas, que podem ou não fazer parte de todas 
essas categorias. Foi nesse cenário que, no fim da década de 1960, 
emergiu uma virada teórica, possibilitando a formulação de análises 
inovadoras sobre as ligações entre sexo, classe e raça.

Dessa forma, em 1968, no mesmo ano em que Martin Luther 
King foi assassinado, e quando o governo reprimia com violência 
o Partido dos Panteras Negras, enquanto se retiravam progressi-
vamente do Vietnã, várias participantes do cáucus de mulheres do 
(agora famoso) Comitê de Coordenação Estudantil Não Violento 
(SNCC)17 formavam-se em aliança com as lutas anti-imperialistas e 
anticoloniais porto-riquenhas e com os países em desenvolvimento, a 
primeira organização Negra da época a se declarar abertamente femi-
nista: Third World Women’s Alliance (TWWA)18. Entre suas integran-
tes mais ativas, estava a sindicalista Negra Frances Beal19, autora de 
um dos primeiros textos a destacar os efeitos conjuntos da raça e do 
sexo, tanto nos Estados Unidos quanto no resto do mundo, em um 
curto e denso documento intitulado Doble Jeopardy: to be Black and 
Female (BEAL, 1970 [1969])20. Entre 1971 e 1975, o boletim criado 

17  Third World Women’s Alliance (TWWA).
18  Third World Women’s Alliance (TWWA).
19   Frances Beal é filha de uma mãe judia russa e de um pai afrodescendente 
e indígena.
20  Double Jeopardy: To Be Black and Female (BEAL, 1970 [1969]), 
texto disponível na versão em inglês em: https://www.jstor.org/

https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents


35

pelo TWWA passou a adotar o nome de Triple Jeopardy, com o lema: 
“Contra o racismo, o imperialismo e o sexismo”. A afirmação explí-
cita do caráter múltiplo das fontes de opressão começa, a partir daí, 
seu longo caminho.

O coletivo Combahee River21

O Coletivo Combahee River (CCR) é um grupo de feministas e lésbi-
cas-sapatonas Negras fundado em 1974, em Boston. É esse coletivo 
que finalmente formula, em sua Declaração Feminista Negra, a aná-
lise de que estamos, na verdade, diante da imbricação de vários siste-
mas de opressão22. Mais especificamente, ele nomeia quatro sistemas 
de opressão: o racismo, o patriarcado, o capitalismo e a heterosse-
xualidade (Combahee RiverCollective, 2006 [1979]). Mas o ponto cen-
tral, em sua análise, é a ideia de imbricação, que se refere ao fato de 
que esses sistemas de opressão atuam de forma simultânea em suas 
vidas e que elas recusam, a partir desse momento, continuar hierar-
quizando os efeitos desses sistemas de opressão.

stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc-
3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W-
10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents.
21  Existe uma tradução para o português, de autoria de Keeanga-Yamahtta 
Taylor, intitulada Como Nos Libertamos: Feminismo Negro e o Coletivo Combahee 
River, publicada pela editora Bolha. Também há a tradução de Jair Pinheiro do 
texto História do Coletivo Combahee River, de autoria de Jules Falquet. O artigo 
está disponível em: https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/46660 
(Nota da tradutora).
22  O texto foi escrito em 1977 e publicado em 1979, em uma coletânea orga-
nizada por Zillah Eisenstein, embora algumas fontes indiquem que uma versão 
preliminar já circulava em 1975 (Judith Ezekiel, comunicação pessoal, ocorrida 
no mês de dezembro de 2002).

https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/40338758?read-now=1&oauth_data=eyJlbWFpbCI6Implc3NpY2F0YXR5eXkxMkBnbWFpbC5jb20iLCJpbnN0aXR1dGlvbklkcyI6W10sInByb3ZpZGVyIjoiZ29vZ2xlIn0&seq=3#page_scan_tab_contents
https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/46660


36

Foi a partir de sua própria experiência pessoal e militante den-
tro do movimento negro, das mulheres e na esquerda, que elas for-
mularam essa análise. Elas recusam que as pessoas continuem a pedir 
para que sejam, antes de tudo, solidárias com o movimento negro/
feminista/ de luta de classes/ lésbico (sapatão). Para elas, isso é exaus-
tivo, impossível e absurdo, pois, em sua experiência, elas são tudo isso 
“ao mesmo tempo”, e os sistemas de opressão funcionam de maneira 
conjunta, estreitamente interdependente.

Na prática, para se libertarem das exigências de lealdade con-
traditórias, e para finalmente lutarem pela totalidade de suas neces-
sidades a partir da plenitude da integralidade de quem elas são, elas 
se organizam em uma tripla autonomia: de sexo, de raça e de classe23. 
No entanto, elas enfatizam o caráter antinaturalista de suas análises: 
“Como mulheres Negras, consideramos que qualquer determinismo 
biológico constitui uma base política perigosa e reacionária” (Com-
bahee RiverCollective, 2005).

Elas não se fecham, de forma alguma, sobre um conjunto de 
identidades que seriam biológicas; ao contrário, buscam, ativamente, 
alianças com todos os tipos de outros movimentos. De fato, elas acre-
ditam que sua posição social específica lhes confere uma visão polí-
tica específica e particularmente clara, mas também que, justamente 
por causa de sua situação, sua luta é a mais abrangente: “Poderíamos 
usar nossa posição completamente embaixo da escada para dar um 
impulso decidido à ação revolucionária. Se as mulheres negras fos-
sem livres, todas as outras pessoas também seriam livres, pois nossa 
liberdade implica a destruição de todos os sistemas de opressão” (Com-
bahee RiverCollective, 2005).

Dessa forma, uma das grandes forças da análise das mulheres 
do Coletivo Combahee River é que, a partir de sua posição política 

23  Notamos que, de fato, elas começam como um “capítulo” da National Black 
Feminist Organization (NBFO), recém-formada em Nova York, mas da qual se 
desligam por considerá-la “burguesa demais” (FALQUET, 2006).



37

específica, elas se dirigem a todas as pessoas, sublinhando que cada 
uma dessas pessoas têm uma posição particular (e complexa) nos sis-
temas de opressão imbricada, e pode contribuir, a partir dessa posi-
ção, para a luta coletiva.

Nem todas as mulheres são brancas...

O grupo, infelizmente, se desfez após sua primeira grande mobiliza-
ção, em 1979, contra uma série de feminicídios que afetaram quase 
exclusivamente mulheres Negras. Contudo, antes da sua dissolução, 
conseguiu tecer uma política de alianças com o movimento Negro, 
os grupos de mulheres e as organizações sociais dos bairros Negros 
onde elas moravam. Três anos depois, Barbara Smith, uma das fun-
dadoras do Coletivo Combahee River, publicou, com duas companhei-
ras, Patricia Bell-Scott e Akasha (Gloria T.) Hull, uma coletânea com 
o título revelador: All the Women Are White, All the Blacks Are Men, but 
Some of Us Are Brave: Black Women’s Studies24 (HULL, BELL-SCOTT 
e SMITH, 1982). Elas apontam, assim, um ponto cego pelo menos 
tão importante quanto o pensamento straight: a invisibilização, na 
interseção da raça e do sexo, das pessoas que são, ao mesmo tempo, 
Negras/os e mulheres. Mais especificamente, elas destacam a necessi-
dade de pensar a partir da situação concreta dessas mulheres Negras.

Foi ao se posicionar de forma explícita nessa perspectiva que, 
alguns anos depois, a jurista Negra Kimberlé Crenshaw propôs uma 
nova ferramenta para pensar o direito e as discriminações particulares 
que atingem essas mulheres, entre outros no campo dos sindicatos e 

24  A tradução para o português do título da obra seria: Todas as Mulheres São 
Brancas, Todos os Negros São Homens, E Algumas de Nós, Corajosas: Estudos sobre 
Mulheres Negras. Ainda não há tradução oficial da obra completa para o portu-
guês. Porém, a versão em PDF do texto original está disponível para download 
online (Notas da tradutora). 



38

na luta contra as violências. No âmbito sindical, como mulheres, elas 
têm dificuldade em serem consideradas representativas do conjunto 
das pessoas Negras e, como Negras, em serem reconhecidas como 
representativas das mulheres em geral. Dentro da luta contra as vio-
lências, as instituições e o movimento feminista majoritário falham 
em perceber que as violências sexistas que elas vivem são alimenta-
das por lógicas racistas e de classe, enquanto elas mesmas devem evi-
tar alimentar os discursos racistas e classistas ao denunciarem abusos 
dentro de “sua comunidade”.

Assim, em uma série de artigos publicados entre 1989 e 1991, 
Kimberlé Crenshaw propôs um novo termo para iluminar a situa-
ção específica das mulheres Negras, a interseccionalidade, que quali-
fica sua posição no cruzamento geralmente invisibilizado de várias 
opressões, das quais a raça e o sexo são frequentemente as mais des-
tacadas, mas na qual ela inclui também a classe e, mesmo que rapi-
damente, a lesbofobia (CRENSHAW, 1989, 1991, 1992). Sabe-se que 
esse termo de interseccionalidade, que ela considerava inicialmente 
provisório, teve, desde então, um sucesso mundial (DAVIS, 2015). É 
sabido, também, que foi forjado dentro e na continuidade de longas 
e duras lutas por justiça social: sua apropriação pelo mundo branco, 
acadêmico e/ou masculino, levou ao seu “branqueamento” e, conse-
quentemente, a uma certa perda de radicalidade (BILGE, 2015; HILL 
COLLINS, 2015).

Muitas outras feministas Negras, no Caribe, no Brasil ou na 
França, chegaram também a conclusões semelhantes quanto à necessi-
dade de pensar a simultaneidade de diversas opressões (THIAM, 1978; 
GONZÁLEZ, 2015; CURIEL, 1999). Graças às análises de todas elas, 
agora é difícil ignorar que as mulheres nunca são apenas mulheres, 
mas que os sistemas de classe e de raça são igualmente importantes 
para pensar sua vivência. Sobretudo, elas estabeleceram firmemente 
que os efeitos desses diferentes sistemas não devem ser compreen-
didos como uma soma de estigmas, mas como a produção de uma 
posição específica, com muitos inconvenientes, mas também com 



39

vantagens em relação aos homens negros ou às mulheres brancas, 
como o apoio de estruturas familiares centradas nas mulheres (Gino-
cêntricas), ou de Igrejas Negras (HILL COLLINS, 2016). Sua posição 
social específica também lhes confere um inegável “privilégio epistê-
mico” (HILL COLLINS, 1986), como ilustra, aliás, sua produção teó-
rica excepcional.

O que a imposição de gênero deve ao processo colonial

Por fim, uma terceira corrente de análise importante surge de femi-
nistas e lésbicas-sapatonas que viveram por muito tempo (ou toda 
a sua vida) nos Estados Unidos, mas que pensaram tanto em espa-
nhol quanto em inglês e, sobretudo, em vinculação com as onto-
logias do “Sul Global”. Nessa perspectiva, a questão do “que é uma 
mulher” implica, para elas, antes de tudo, refletir sobre a simulta-
neidade do sexo e da raça, mas, principalmente, questionar a noção 
dominante de “sujeito”.

Gloria Anzaldúa

A chicana25 Gloria Evangelina Anzaldúa foi a primeira, na década de 
1980, a utilizar o termo “queer”, até então usado como insulto, rever-
tendo seu significado e transformando-o no pivô de sua reflexão teó-
rica. Sua abordagem incluiu um firme ancoramento na militância 

25  Fundamentalmente, a população chicana dos Estados Unidos é composta 
pelas pessoas descendentes das pessoas mexicanas que viviam em 1848 no norte 
do México, quando um terço do território mexicano foi anexado pelos Esta-
dos Unidos pelo tratado de Guadalupe Hidalgo. Essa população é diferente da 
migração mexicana, pois possui, há muito tempo, a cidadania norte-americana 
e nunca migrou: foi a fronteira que se deslocou.



40

chicana, antirracista, popular, feminista e lésbica-sapatona, e uma 
tentativa de entrar plenamente no mundo acadêmico, onde enfren-
tou múltiplas formas de apagamento (BACCHETTA e FALQUET, 
2011). Junto com Cherríe Moraga, ela publica, já em1981, a famosa 
coletânea de textos de mulheres “de cor”, This Bridge Called My Back, 
que dá continuidade ao projeto de aliança entre mulheres racializa-
das defendido por feministas Negras, como Barbara Smith, do Cole-
tivo Combahee River.

Em um de seus ensaios mais famosos, La conciencia de lamestiza 
(1987)26, ela explica como, enquanto chicana, várias culturas esperam 
sua lealdade (notavelmente, a cultura estadunidense anglo-saxônica, 
protestante, branca, mas também a cultura mexicana e, dentro dela, 
apesar do apagamento colonial, as culturas indígenas), sua persona-
lidade é múltipla, atravessada por vozes que a chamam cada uma de 
seu lado. O resultado é, potencialmente, um estado de desgarramento 
particularmente desconfortável:

“A ambivalência causada pelas vozes que se chocam leva a esta-
dos mentais e emocionais de perplexidade. O conflito interno resulta 
em insegurança e indecisão. A personalidade dual ou múltipla da mes-
tiça é atormentada pela agitação psíquica [...] Em um estado cons-
tante de hibridismo mental (nepantilismo), termo asteca que significa 
‘rasgada ou atravessada entre vários caminhos’, a mestiça é um pro-
duto da transferência dos valores culturais e espirituais de um grupo 
para outro [...] Embalada em uma cultura, presa entre duas cul-
turas, saltando entre as três culturas e seus sistemas de valores...” 
(ANZALDÚA, 2011).

Todavia, Anzaldúa propõe, para encontrar uma saída, a figura 
da Nova Mestiça, que é bem mais do que uma pessoa miscigenada. 

26  Texto disponível na obra Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, publi-
cada em 1987. Ainda não temos a versão em português, apenas em espanhol 
(Nota da tradutora). 



41

Trata-se, para ela, de afirmar uma subjetividade particular baseada 
na contradição, na ambiguidade: 

A nova mestiça se sai bem ao desenvolver uma tolerância para as 
contradições, uma tolerância para a ambiguidade. [...] Ela tem 
uma personalidade plural, opera de forma pluralista — nada é 
expulso, o bom, o mau e o feio; nada é rejeitado, nada é abando-
nado” (ANZALDÚA, 2011).

Assim, a mulher chicana, racializada e de classe popular, é bem 
diferente do sujeito masculino anglo, que possui o privilégio de ser 
um sujeito da consciência unitária, homogênea, não contraditó-
ria e “universal”.

O “sujeito” mulher de This Bridge Called my Back27, 
segundo Norma Alarcón

No entanto, é a grande teórica chicana Norma Alarcón que, ao revi-
sar a recepção de This Bridge Called My Back, coloca os pontos em 
seu devido lugar, explicando que o “sujeito” que fala na obra, ou seja, 
as mulheres racializadas de classe popular, dentro de sua diversi-
dade, não são mulheres no mesmo sentido que as mulheres bran-
cas ou anglas das classes favorecidas. Em vez de se construírem em 
relação aos homens (brancos, de sua classe), muitas delas também se 

27  A obra referenciada, This Bridge Called My Back, ainda não possui tradução 
para o português. Trata-se de uma obra fundamental com relação à perspectiva 
feminista interseccional, publicada em 1981 e organizada por Cherríe Moraga e 
Gloria Anzaldúa. Vale ressaltar que a obra foi crucial para dar visibilidade à luta 
das mulheres Negras, Indígenas e Latinas dentro do movimento feminista, que 
frequentemente negligenciava suas perspectivas (Nota da tradutora).



42

construíram em relação a, e em oposição a, outras mulheres, bran-
cas, de classes dominantes, suas patroas ou suas chefes, por exemplo: 

“Em culturas nas quais ‘as relações assimétricas entre as raças e 
as classes são um princípio fundamental de organização da sociedade’, 
também é possível ‘se tornar mulher’ por oposição às outras mulhe-
res” (ALARCÓN, 2011). 

Ela acrescenta, também, que isso questiona não apenas a defini-
ção das mulheres racializadas, mas também a das mulheres “em geral” 
e, portanto, também das mulheres brancas ou anglas: “Em outras pala-
vras, talvez seja também necessário problematizar o conjunto da cate-
goria mulher” (ALARCÓN, 2011).

Além disso, ao retomar o tema do sujeito-mulher-racializada-
-de-classe-popular, Alarcón oferece uma clarificação decisiva:

A consciência, enquanto lugar de múltiplas expressões, de múl-
tiplas vozes, é o sujeito teórico por excelência de Bridge. De 
maneira concomitante, essas vozes, essas expressões (ou fios 
temáticos) não são vistas como tendo necessariamente sua ori-
gem no sujeito, mas sim como discursos que atravessam a cons-
ciência e com os quais o sujeito deve lutar constantemente 
(ALARCÓN, 2011).

Assim, em uma perspectiva também antinaturalista, mas pós-
-moderna e não mais materialista, o feminismo Chicano propõe 
uma crítica decidida aos pressupostos que fundamentam a razão 
instrumental ocidental moderna, em particular do sujeito unificado 
e autônomo como fonte da consciência. Nesse sentido, ele dá iní-
cio às análises decoloniais que se desenvolveriam a partir do fim 
dos anos 1990, na interface entre a parte “latina” do continente e os 
Estados Unidos.



43

A colonialidade do gênero: as colonizadas não 
são mulheres

A filósofa argentina residente nos Estados Unidos, María Lugones, 
que pode ser considerada a primeira teórica do feminismo decolonial, 
após a publicação de seu artigo A colonialidade do gênero, tornou-se 
famosa ao afirmar que as mulheres de cor (colonizadas, descendentes 
de colonizados) não eram mulheres (LUGONES, 2007).

Nesse texto extremamente denso, apoiando-se fortemente nas 
análises das mulheres e das feministas “of color” estadunidenses, que 
afirmaram a impossibilidade de separar gênero de raça, María Lugo-
nes dá continuidade e complementa o trabalho do sociólogo peruano 
Aníbal Quijano. Para esse autor, a invasão colonial de 1492 provo-
cou um brutal processo de homogeneização e alterização das popu-
lações indígenas, e depois das populações deportadas da África, sob a 
forma de invenção da ideia moderna de raça, com a consequência de 
sua desumanização radical, justificando seu trabalho até a exaustão 
ou sua exterminação. Para Lugones, a invasão colonial simultanea-
mente criou o gênero moderno-colonial, uma imposição que ocorreu 
concomitantemente à da raça, sendo ambas de igual importância.

Longe de ser uma interpretação cultural contingente e inócua de 
um suposto dimorfismo sexual universal, esse “gênero” impõe sobre 
corpos, identidades, sexualidades e organizações sociais extrema-
mente diversas, flexíveis, complexas e, às vezes, muito igualitárias, 
uma perspectiva dicotômica e rígida, assim como uma heterossexua-
lidade redutora e repressiva. Pode-se reconhecer aí o eco das análises 
wittigianas, especialmente porque María Lugones inicialmente mili-
tou no movimento lésbico chamado “separatista” estadunidense, antes 
de se direcionar, sob o efeito do racismo, para as lutas das comunida-
des racializadas, especialmente latinas (FALQUET, a ser publicada).

Concretamente, para Lugones, a imposição colonial do gênero 
interfere imediatamente na separação racial entre colonizadas(os) e 
colonizadoras(es). De fato, o sistema de gênero imposto de ambos 



44

os lados da fratura colonial não é o mesmo. Mais precisamente, os 
europeus e as europeias teriam se visto reconhecidos, além do sexo 
dito biológico, a possessão de um gênero, isto é, sinal de cultura, de 
humanidade. Às fêmeas do lado colonial (que deviam, progressiva-
mente e por contraste com os povos colonizados e escravizados, se 
tornar europeias e depois brancas) teria sido atribuído o que Lugo-
nes chama de o lado claro do gênero. Em outras palavras, uma femi-
nilidade que se poderia chamar de “positiva”, embora Lugones não 
minimize seu caráter opressor. Essa feminilidade clara, que perma-
nece até hoje, estava organizada em torno do casamento, da materni-
dade, da castidade e da fragilidade, com o projeto central de produção 
da raça (branca) e da classe (respeitabilidade e emburguesamento). Às 
outras e aos outros (primeiro, as e os indígenas, depois as e os depor-
tados(as) da África, que gradualmente se tornariam Negras e Negros) 
teria sido atribuído apenas um sexo “biológico” (fêmeas e machos), 
sem gênero. As (Os) colonizadas(os) teriam, assim, sido colocadas(os) 
na categoria de animais não humanos, o que Lugones chama de o 
lado obscuro do gênero. Daí sua afirmação de que as colonizadas (as 
racializadas) não são mulheres.

Ao fim desse resumo das propostas teóricas de diferentes autoras, 
e apostas epistemológicas, observa-se, primeiramente, que, embora 
sigam caminhos distintos, as análises de algumas feministas e lés-
bicas-sapatonas Negras e decoloniais, assim como das materialistas 
francófonas, foram produzidas simultaneamente, mas em contextos 
globais e realidades pessoais muito diferentes. Mesmo sem ter havido 
diálogo direto, essas análises acabam por convergir. Todas afirmam 
que “A Mulher” não existe na Natureza, mas que é relevante entender 
a multiplicidade das mulheres produzidas pela história das diferen-
tes sociedades simultaneamente à produção-categorização de outros 
grupos sociais. A reificação e a redução das pessoas colonizadas a seus 
corpos, animalizados, descritas por Lugones, que se apoia nos traba-
lhos das feministas Negras dos Estados Unidos, correspondem bem 
ao processo analisado por Colette Guillaumin, de transformação dos 



45

grupos apropriados segundo lógicas de sexo e/ou de raça em simples 
“corpos-máquinas-à-força-de-trabalho”, tratados como bens móveis 
e simultaneamente animalizados, que os grupos dominantes utilizam 
conforme sua vontade para as atividades mais diversas, seja nas socie-
dades ocidentais contemporâneas, na Europa feudal da Idade Média 
ou nas plantações coloniais do século XVIII. As mulheres aparecem, 
assim, como uma categoria histórica, certamente atravessada por pro-
fundas diferenças ou, mais exatamente, por outros tipos de relações 
de poder, mas que, justamente como categoria histórica, pode ser 
articulada com outras relações sociais de poder, que também podem 
ser historicizadas. Essas diversas análises se enraízam em um inte-
resse crítico compartilhado pelo processo de colonização europeia 
da América e do Caribe, indissociavelmente ligado ao genocídio das 
populações invadidas, ao tráfico transatlântico de pessoas escraviza-
das e à escravidão nas plantações.

Já mostrei, em outro momento, a importância do diálogo entre 
essas análises materialistas, Negras e decoloniais. Esse diálogo per-
mite, entre outras coisas, compreender as lógicas da violência mons-
truosa dos colonizadores e colonizadoras da Europa em Abya Yala28, 
particularmente o estupro tão frequente e muitas vezes quase sis-
temático das mulheres racializadas-colonizadas-escravizadas pelos 
homens brancos, mais claros e/ou mais ricos do que elas. Mas tam-
bém explica a obrigação de levar até o fim as gestações e de criar as 
crianças assim geradas fora das estruturas familiares coloniais “legí-
timas”, ao colocar essa obrigação no processo de produção da mão de 

28   A respeito do termo Abya Yala, este é tanto simbólico quanto político. Ori-
ginário das línguas indígenas da América, especificamente da língua Guna (ou 
Kuna), falada pelos povos indígenas Guna, que habitam a região do Panamá e da 
Colômbia, a expressão Abya Yala é usada para se referir ao continente da Amé-
rica Latina. Seu significado indígena pode ser traduzido como “terra madura” 
ou “terra de sangue vital” (Nota da tradutora).



46

obra indispensável ao enriquecimento dos plantadores e ao desen-
volvimento do capitalismo. 

Dessa forma, aliadas, essas três perspectivas nos permitem com-
preender a dinâmica histórica e aplicada da coconstrução das relações 
sociais de sexo, raça e classe. Compreende-se, então, que a simples ques-
tão “o que é uma mulher”, se nos afastarmos da resposta naturalista, 
nos permite apreender muito mais, e muitas outras coisas: o passado 
e o presente ao redor do Atlântico Negro (GILROY, 1993) e, prin-
cipalmente, nos dá as chaves para lutas necessariamente imbricadas 
para outros futuros. Daí o interesse, como se entendeu, do antina-
turalismo e de pensar não a Mulher, mas as mulheres.

Referências

ABREU, M. et al. Penser avec Colette Guillaumin aujourd’hui. 
Cahiers du Genre, [s. l.], n. 68, 2020.

ALARCON, N. Le(s) sujet(s) théorique(s) de This Bridge Called 
My Back et le féminisme anglo-américain. Les Cahiers du 
CEDREF, Paris, n. 18, p. 97-115, 2011.

ANZALDÚA, G. La conscience de la Mestiza: vers une nouvelle 
conscience. Les Cahiers du CEDREF, Paris, n. 18, p. 75-96, 2011.

BACCHETTA, P.; FALQUET, J. Introduction. Les Cahiers du 
CEDREF, Paris, n. 18, p. 7-40, 2011.

BEAL, F. Double Jeopardy: To Be Black and Female. In: BAMBARA, 
T. C. (ed.). The Black Woman: an anthology. York: Mentor 
Books, 1970. p. 90-100.

BEAUVOIR, S. de. Le deuxième sexe. Paris: Gallimard, 1949.
BILGE, S. Le blanchiment de l’intersectionnalité. Recherches fémi-

nistes, [s. l.], v. 28, n. 2, p. 9-32, 2015.
BUTLER, J. Gender trouble: feminism and the subversion of iden-

tity. London: Routledge, 1990.



47

COMBAHEE RIVER COLLECTIVE. Déclaration du Combahee 
River Collective. In: FALQUET, J.; LADA, E.; RABAUD, A. 
(eds.). (Ré)articulation des rapports sociais de sexe, classe 
et “race”: repères historiques et contemporains. Paris: Univer-
sité Paris-Diderot, 2006. p. 53-67.

CRENSHAW, K. W. Demarginalizing the intersection of Race and 
Sex: a Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, 
Feminist Theory and Antiracist Politics. University of Chi-
cago Legal Forum, Chicago, p. 139-167, 1989.

CRENSHAW, K. W. Mapping the Margins: Intersectionality, Iden-
tity Politics, and Violence Against Women of Color. Stanford 
Law Review, Stanford, n. 43, p. 1241-1299, 1991.

CRENSHAW, K. W. Race, gender and sexual harassment. Southern 
California Law Review, Los Angeles, n. 65, p. 1467-1476, 1992.

CURIEL, O. Pour un féminisme qui articule race, classe, sexe et 
sexualité: interview avec Ochy Curiel (République Domini-
caine). Nouvelles Questions Féministes, [s. l.], v. 20, n. 3, 
p. 39-62, 1999.

DANJE, M. Je chante l’amour collectif. In: COLLECTIF. Afrotrans: 
perspectives, entretiens, poésie, fiction. Paris: Cases Rebelles 
Editions, 2021. p. 69-112.

DAVIS, K. L’intersectionnalité, um mot à la mode: ce qui fait le suc-
cès d’une théorie féministe. Les Cahiers du CEDREF, Paris, 
n. 20, 2015.

DELPHY, C. L’ennemi principal 1: économie politique du patriar-
cat. Paris: Syllepse, 1970.

FALQUET, J. Le capitalisme néolibéral, allié des femmes? Perspectives 
féministes matérialistes et imbricationnistes. In: VERSCHUUR, 
C.; GUÉTAT, H.; GUÉRIN, I. (coords.). Sous le développe-
ment, le genre. Paris: IRD, 2015. p. 365-387.

FALQUET, J. Le Combahee River Collective, pionnier du féminisme 
Noir, Contextualisation d’une pensée radicale. In: FALQUET, J.; 
LADA, E.; RABAUD, A. (eds.). (Ré)articulation des rapports 



48

sociaux de sexe, classe et “race”: repères historiques et con-
temporains. Paris: Université Paris-Diderot, 2006. p. 69-104.

FALQUET, J. María Cristina Lugones: pérégrinations continenta-
les d’une philosophe. In: DUFOIX, S.; ROSA, M. (ed.). Scien-
ces Sociales décentrées. [S. l.: s. n.], (A paraître).

FALQUET, J. Un féminisme matérialiste décolonial est possi-
ble: lire ensemble Colette Guillaumin et María Lugones. In: 
GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIETRANTONIO, L. (dir.). 
Colette Guillaumin: une sociologie matérialiste de la Race 
et du Sexe. Montréal: Cahiers de recherche sociologique, n. 69, 
2020. p. 193-218.

GABRIEL, J. Devenir l’homme Noir. In: COLLECTIF. Afrotrans: 
perspectives, entretiens, poésie, fiction. Paris: Cases Rebelles 
Editions, 2021. p. 221-245.

GILROY, P. The Black Atlantic: modernity and double consciou-
sness. London: Verso, 1993.

GONZALEZ, L. La catégorie politico-culturelle d’amefricanité. Les 
cahiers du CEDREF, Paris, n. 20, 2015.

GUILLAUMIN, C. Femmes et théories de la société: remarques sur 
les efeitos théoriques de la colère des opprimées. Sociologie et 
sociétés, Montréal, v. 13, n. 2, p. 9-32, 1981b.

GUILLAUMIN, C. L’idéologie raciste. Paris: Gallimard, 2002.
GUILLAUMIN, C. Le corps construit. In: GUILLAUMIN, C. Sexe, 

race et pratique du pouvoir: l’idée de nature. Paris: iXe, 2016. 
p. 113-136.

GUILLAUMIN, C. Prática do poder e ideia de natureza. In: FER-
REIRA, V. et al. O patriarcado desvendado: teorias de três 
feministas materialistas. Recife: SOS Corpo, 2014. p. 27-100.

GUILLAUMIN, C. Pratique du pouvoir et idée de nature. In: 
GUILLAUMIN, C. Sexe, race et pratique du pouvoir: l’idée 
de nature. Paris: iXe, 1992. p. 13-78.



49

GUILLAUMIN, C. “Je sais bem mais quand-même” ou les avataras 
de la notion de “race”. In: GUILLAUMIN, C. Sexe, race et pra-
tique du pouvoir: l’idée de nature. Paris: iXe, 1992. p. 201-232.

HILL COLLINS, P. La pensée féministe noire: savoir, conscience 
et politique de l’empowerment. Montréal: Editions du Remue-
-ménage, 2016.

HILL COLLINS, P. Learning from the Outsider Within: The Sociolo-
gical Significance of Black Feminist Thought. Social Problems, 
[s. l.], v. 33, n. 6, p. 514-530, 1986.

HILL COLLINS, P. Toujours courageuses [brave]? Le féminisme noir 
em tant que projet de justice sociale. Les Cahiers du CEDREF, 
Paris, n. 20, 2015.

HULL, G. T.; SCOTT, P. B.; SMITH, B. (ed.). All the Women Are 
White, All the Blacks Are Men, but Some of Us Are Brave: 
Black Women’s Studies. New York: The Feminist Press, 1982.

JUTEAU, D. Construire les notions de « race » et de « sexe »: le tra-
balho d’une précurseure. In: GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIE-
TRANTONIO, L. (dirs.). Colette Guillaumin: une sociologie 
matérialiste de la Race et du Sexe. Montréal: Cahiers de recher-
che sociologique, n. 69, 2020. p. 21-46.

KRAUS, C. La bicatégorisation par ‘sexe’ à l’épreuve de la science. In: 
GARDEY, D.; LÖWY, I. (coords.). L’invention du naturel: les 
sciences et la fabrication du féminin et du masculin. [S. l.]: Edi-
tions des archives contemporaines, 2000. p. 187-213.

LAMOUREUX, D. La notion de sexage et les enjeux féministes con-
temporains. In: GALERAND, E.; JUTEAU, D.; PIETRANTO-
NIO, L. (dirs.). Colette Guillaumin: une sociologie matérialiste 
de la Race et du Sexe. Montréal: Cahiers de recherche sociolo-
gique, n. 69, 2020. p. 77-88.

LASSERRE, A. Des féministes qui ne sont pas féministes? GLAD!, 
[s. l.], n. 4, 2018.

LUGONES, M. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender 
System. Hypatia, [s. l.], v. 22, n. 1, p. 186-209, 2007.



50

MATHIEU, N.-C. L’anatomie politique: catégorisations et idéolo-
gies du sexe. Paris: iXe, 2013.

MATHIEU, N.-C. Paternité biologique, maternité sociale. In: 
MICHEL, A. (ed.). Femmes, sexisme et sociétés. Paris: Pres-
ses Universitaires de France, 1977. p. 39-48.

TABET, P. Fertilité naturelle, reproduction forcée. In: MATHIEU, 
N.-C. (ed.). L’Arraisonnement des femmes: essais en anthro-
pologie des sexes. Paris: Editions de l’Ecole des Hautes Etudes 
en Sciences Sociales (EHESS), 1985. p. 61-146.

THIAM, A. La Parole aux négresses. Paris: Denoël/Gonthier, 1978.
WITTIG, M. La pensée straight. In: WITTIG, M. La pensée 

straight. Paris: Amsterdam, 2007a. p. 53-61.
WITTIG, M. On ne naît pas femme. In: WITTIG, M. La pensée 

straight. Paris: Amsterdam, 2007b. p. 43-52.


	E a dinâmica das relações sociais imbricadas criou as mulheres: uma análise materialista, imbricacionista e decolonial do sexo

